
  15 علامات

 151 

 
   1هل الحياة أثر فني؟

 2ماتيو كيسلر

 خالد مجاّد: ترجمة
 

ية، ل كي لا نظل مستهل كين جعل  ى، إلسلبيين لحفلات ترفيهية تدعونا الجماليات النيتشو
من حياتنا أثراً فنياً أكثر جمالاً وإقداماً من حياة أبطال أن نجعل العالم مسرحاً كبيراً للعب، و

 .التراجيديا اليونانية نفسها
إذا لم تكن الحياة سوى أثرٍ فني، وإذا كنا في تدبير وجودنا رغم الخضوع الكلي  هكذاو

للضرورة في حضرة الآلهة الإغريقية، أسياد القوانين التي تتحكم في أخلاقنا، وأعرافنا، 
وعلاقاتنا السياسية؛ فسيكون من الجيد أن نمضي حياتنا نلعب فوق مسرح العالم، نؤدي 

ما من . ـــ كما أعلن عن ذلك الرواقيون ــــ الدور المقرر من طرف القدربأفضل إمكانياتنا 
ية، ل كن  ية، قد شابته بعض من النزعة القدر شك في أن هذا التفكير في ال كوميديا البشر

لم يكن رواقياً، رغم اقتراضه بعضَ موضوعات هذه المدرسة الفلسفية  (1011 -1411) نيتشه 
 .والروماني، والتي كان مختصاً فيهاالمرتبطة بالعصرين اليوناني 

يلة حول الفن الكلاسيكي،  وقد وفر له نشاطه الفيلولوجي الفرصة للقيام بتأملات طو
. بنبرته الحادة وعدائه للتقاليد" ميلاد التراجيديا من خلال روح الموسيقى: "أهلته لنشر كتاب

قةٍ، مستوحاةٍ من الأعمال وقد كانت القطيعة هنا، مع ال كثير من التمثيلات عن يونانٍ مشر
 Johann)الأركيولوجية المنجزة خلال القرن الثامن عشر، من طرف يوهان يواخم فنكلمان 

Joachim Wincklmann( )1111- 1174)  حول العمارة والمنحوتات، بمثابة مرحلة في تطور هذا



                                                                                           ثر فني ؟أهل الحياة                                                                                                    

 151 

ونان، كتعظيمٍ لقد عارض نيتشه هذا التصور الأبولوني الحصري للي. الحضاري الغربي النموذج
. يللمظهر الجميل، وإيهامٍ بحياة جامدة في تناغمها المثالي بشكل أبدي، وتمجيدٍ للتفاؤل العقلان

ً عن هذه السكينة الماثلة في  َّّف "الورود الشاحبة"وبعيدا " ميلاد التراجيديا"، فقد أدخل مؤل
ئمة في العمق، كما يشهد ثنائية جديدة في فهمنا لليونان القديمة، وقد كانت هذه الأخيرة متشا

 .على ذلك ازدهار الفن التراجيدي خلال العصر الكلاسيكي
بلغت المفارقة أوجها مع الثنائية الجمالية والفلسفية المتمثلة في أبولون  : في مدرسة الإغريق

إن التناغم الواضح للحضارة اليوناينة يخفي في . في تنافس دائم وديونيزوس، كإلهين إضافيين
صراعاً دائماً بين مبدأين؛ أحدها، يتمثل في الظاهرة الأبولونية، الهادفة إلى صد تجاوزات الواقع 

تدعونا هذه القراءة الجديدة إلى . القوة العمياء، والعاصفة، والمدمرة للديونيزوسية الآخر، ثم
 ومن. استيعاب الإجراء اليوناني كنتيجة لصراع داخلي مع إله ذي انتماء شرقي هو ديونيزوس

تم التفطن إلى لعبة الأقنعة التي تمارسها الحضارة الغربية، فوراء بنائها المرصوص تعتمل أرض 
 . خصبة للدوافع والغرائز الشرقية

إن إدراج نوع من التداخل في العلاقات بين الفن والحياة يفترض أن نفكر في شروط 
زولة ومفصولة عن بعضها بمعنى أن نكف عن النظر إلى الفنون باعتبارها جزراً مع. فن مطلق
وفي هذا . صورة الفن الأول؛ فن التراجيديا اليونانيلأن من شأن ذلك القضاء على البعض؛ 

 (Sophocle)، وسوفوكليس (م.ق 665 -م.ق 625حوالي ) (Eschyle)المعرض، يضع اسخيلوس 

يوربيديس (م.ق 606أو  605 -م.ق 696أو  695) ، (م.ق 605 -م.ق 680حوالي ) (Euripide)، و
في مؤلفاتهم على قدم وساق، الإنسان الفاني والآلهة في مواجهة التناقضات العائلية، 

ية ية، حيث . والاجتماعية، والسياسية، والعسكر بو وتعُرض الحياة بكاملها في مسارحهم التر
عرض لا ينفصل فيه الفني، والديني، . يحضر المواطنون من أجل سعادة المدينة ونمائها



  15 علامات

 151 

ً  وهو متحقق-يبدو أن المقصود من التراجيديا اليونانية . الأخلاقيوالسياسي، و أنها  -فعلا
يل حياة المدينة، عبر   .وأبعاد الإنسان في آن واحد كل معاني إشراكتهدف إلى تحو

يحركّ التراجيديا اليونانية كعرض موسيقي، وشعري، وإيقاعي، وفلسفي في نفس 
لى اجتياح الغير، ثم ليحافظ على وعيه السياسي، الوقت، طموحُ تنشئة الشعب، بغاية دفعه إ

ومن خلالها يتربى على قبول مصيره دون مواربة، . والديني، والأخلاقي والوطني بشكل عام
تقييم نتائج تعاقداته وقراراته وبالتالي التحكم في  وكيف يكون في مواجهة الموت، ويتعلم

ً التواصل والمصالحة بين ا لأعداء، وتحريّ العدالة وشروطها الصعبة، غرائزه، ودوافعه، وأيضا
ً في ال كون، ً عندما يبدو اللامعقول فاعلا نُ معنى الحياة بواسطة  وأن يكون عاقلا ُلقَّّ كما ي

ً بانفصال أيّ بعد فني عن آخر وباختصار، فبواسطة . الحساسية والفكر، دون أن يعتقد مطلقا
يتعلم . الإنسانية في انفصال عن الأبعاد الأخرىالتراجيديا، لا يدُْركَُ أي بعدٍ للواقع وللملكات 

يقة أن يكون بشراً، بشراً تاماً بكل بساطة، وليس الموظف المتخصص في نشاط  المرء بهذه الطر
 .خاص، أو في مصلحة لكائن منظور إليه بشكل مجرد

بية على الواقع بواسطة إخراج ميثولوجي -إن الفن التراجيدي هو فن لا يسمح  -كتر
المسؤوليات الإنسانية، بل على العكس من ذلك، تتلاشى في التراجيديا  على معنىبال كذب 

أنَّّ التشبهّ : الاختلافات بين الفن والحياة، وتلهمنا بمهمة وحيدة خلال الفترة القصيرة لوجودنا
ً أكثر جمالاً وإقداماً، من الذي استحق أن يقُدّم على  ً فنيا بهذا البطل، يجعل من حياتنا أثرا

ً عندما لا يكون . سرح وأمام أعين آلاف الجماهيرالم ً فنيا فالحياة تطمع إذن أن تكون عملا
ول كن من أجل  ونحن مجرد متلقين سلبيين لعروض ترفيهية، هدف هذا الأخير دفعنا لنسيانها،

 .تحضيرنا كتلاميذ شجعان ومصممين بشكل طوعي على مجابهة جمهور مروعّ
إغريقية، سيخلص نيتشه إلى انعدام وجود حقيقةٍ للخير من صميم تعاليم هذه المدرسة ال

وفي الواقع، . والشر، بما في ذلك التأثيرات الذاتية التي سيتم إضمارها في مفاهيم الخطأ والذنب



                                                                                           ثر فني ؟أهل الحياة                                                                                                    

 151 

لقد تجاهلت التراجيديا اليونانية فكرة الخطيئة، وفضلت الاعتماد على ما يشبه الخطأ القاتل، 
وكتتمة للالتباسات وتعذر الفهم . ل نحو هدف محدد بدقةوالعمى أو العجز عن توجيه الفع

وسوئه التي تشكل جوهر الفن التراجيدي، فإن الأثر التراجيدي ينشأ من خلال اللحظة التي 
يعُترف فيها بالوهم ليس كنتيجة لهفوة خاصة أو إمكان حدوث، ول كن كخاصية للشرط 

علقة بالإنسان الذي لم يجد حاجة للشك على فالتراجيديا بهذا المعنى تعبر عن قضية مت. الإنساني
يقة الديكارتية الشيطان "إن العيش في عالم مأساوي؛ يعني التعايش مع الفكرة الدائمة ل . الطر

كخيال منهجي  (René Descartes( )1507-1751)الذي يستدعيه ديكارت  (Le malin génie)" الماكر
 .أن ننظر إلى ال كذب فقط في ما هو ملتبسيسمح للشك بأن يكتسب بعداً مغالى فيه، بمعنى 

يلات كلها  إن وضع العالم في تمثيلات والتأكيد على أنه مجرد تكملة غير محددة لأبعاد وتأو
مغلوطة، هو بدون شك ينفي الحقيقة، والوجود، وكل أنواع القيم التي ينظر إليها كمقدسات 

ً كبيراً  وهذا يعني، أن نجعل. من لدن فلاسفة آخرين وحضارات أخرى من العالم مسرحا
 . للعب لإنسان ذو خصائص بروميثية

من خلال هذا التصور الجذري للإنسان من طرف نيتشه، يمكننا  أن نرصد بوادر 
ٌ ينُزل الإنسان منزلة الند المنافس والجبار المزاحم للآلهة . التفكير ضد النزعات الإنسية تفكير

ام ال كوني وإدخال القوة المغيرة لطبيعة التقنية، ومن الأولمبية، وهو ما يعني كذلك بلبلة النظ
وفي تحديدات أخرى، إذا استأثر الإنسان بكل السلط وبكل . ثم الفن، في لعبة التاريخ

 إن مفارقة التقنية .المسؤوليات، فسيركب مخاطرة الشطط، الأصل الراديكالي لكل تراجيديا
لطات لا تتجاوز بدون شك إرادتنا، ول كنها تعني، بالفعل، أن السيطرة على الطبيعة تمنحنا س

ففعل . تتجاوز عقلنا وقدرتنا على فهم وتوقع الآثار البعيدة جداً عن مجال سيطرتنا على الأشياء
يعبث مع تصورنا  ً كبيراً، و ً خطرا الفنان، الذي ينظر إلى الحياة كعمل فني، يتضمن دائما



  15 علامات

 155 

ً المخاطرة  .في بعض الأحيانللعالم، ومع تشكيلنا لصور أوهامنا الأكثر إيذاء  وهذا معناه أيضا
 .بحياته وحياة الآخرين

ية هي حكمة دالة على خاصية تعذر استغلال الطبيعة وكذلك لا  بيد أن الجمالية النتشيو
إذا نظرنا إليه -إنها درس في التواضع لا في المغالاة، مما سيجعل الحكم على نيتشه . نهائيتها

ً  -لى ال كون، وحتى على الإنسان والتحول الإنسانيكمحب للسيطرة البروميثية ع . خاطئا
فالإنسان الأسمى ليس وحشاً ممتلئاً قوةً وسلطةً، بالمعنى الذي يبلغ أسماعنا عادة، أي أنه يمتلك 

خلال وهذا ما يدعو إلى التفكير في صورة الإنسان الفنان من . قوىً استثنائية وغير طبيعية
ية الذاتية "عودة الإنسانية إلى ذاتها"قدرة استثنائية تحقق  ، الأمر الذي يعني التفكير في الحر

 .الإنسانية في سياق فلسفة الأنوار
إن التفكير في شروط ظاهرة الإنسان الأسمى لهو المحتوى الايجابي المثمِّّن لكلمة نظامٍ 

، فالعار هنا يعني (!Ecrasez l’infâme)" !حقُْ العارسَ : "(1771- 1114) (Voltaire) موروثةٍ عن فولثير
يقية والدينية،  الإيمان بالفرق بين عالم حقيقي وعالم مزيف أو سطحي، والإيمان بالمثل الميتافيز

العار، في النهاية، هو حدث تخيل . والإيمان بحياة أفضل وأكثر واقعية ماثلة خلف حياتنا هاته
إن . ة علاج ذلك بكل الوسائل، ولو بثمن ال كذب والظلاميةمأساة الإنسان بدون إله، وضرور

التفكير في الحياة كأثر أدبي والتفكير في الإنسان كفنان، سيد وجوده الخاص، هو مدعاة 
فالحالة . للبحث عن إثبات العلاقات ذات الارتباط بالتدين، وعن تصور مبتذل للنزعة الكلبية

ر فيها، وكذلك أي توجه نحو  الأولى كالثانية تمنع كل مدخل سليم إلى ية ذاتية إنسانية مفكَّّ حر
يقا ً إلى اعتقادات وقيم . عتق الإنسان من القيم المؤسسة على الميتافيز لم تعد هناك حاجة إذا

أخرى كتلك التي نمتل كها نحن الكتاب لا في وضعية الإبداع فحسب، ول كن أيضاً في وضعيتي 
ِّق المراقبة والتيقظّ النقدي، كما لم تعد  ّ هناك حاجة إلى أوهام أخرى كالأوهام الفنية التي تنم

إن الوهم على هذه الشاكلة مضبوط ومفكر فيه، كما أن التعاقد عليه يجب أن يتم . هذا الوجود



                                                                                           ثر فني ؟أهل الحياة                                                                                                    

 157 

ً منذ الولادة، وينبغي أن يضمن المواجهة بين الإنسان  بشكل إرادي بدل فرضه ثقافيا
يض الوهم . والإنسان يقي، ويحقق في هذا الإطار بعض التقدم فالوهم الفني يقوم بتعو الميتافز

 .الذي لا يخفى عند نيتشه
كوهم إيجابي ومثير، ومتحرر من نفي الحياة -يتميز الوهم الفني  :ثلاثة أبعاد للتجربة الإنسانية

عن الأكاذيب الدينية، حيث لا يتعلق الأمر هنا ببلوغ شكل جديد  -ومن كل ضغينة
عين للخطأ والذي يجعل الحياة ممكنة بالفعل، وذلك لأنها شرط بل بتبني تصنيف مللحقيقة، 

ً في  .الإنسان التراجيدي الذي لا يمكنه أن يتوهم باستمرار دون إثارة قضية أفوله فنحن إذا
حاجة إلى الخطأ وال كذب والوهم حتى يستمر الأمل والعيش عبر استيعاب الموت، مصير 

ذا الشرط الإنساني وهشاشة كل وجود بشري، فالفرد ل كن، بدلاً من إنكار ه .الإنسان المحتوم
أي أن يدرك كيف أنه رأسمال للوِّراثة، وأن ينشغل بترك أثر خلفه، : ملزم بإحراز أرقى النتائج

أي أن يدرك، في هذا المنظور،  وبنقل تأثير هائل لمساره، بمعنى أنه جدير بالذكرى والإعجاب؛
عالم آخر وبشكل آخر غير الشكل الحسي،  مدى ضرورة عدم الاعتقاد بخلود الروح في

بية الإنسان على تملك  الجسدي والمادي، وأن يدرك كيف أن الفن هو النموذج المميز لتر
يته لقد أحدثت هذه الأبعاد الثلاثة للتجربة الإنسانية موضوعاً منقطع النظير، أُخذ . كرامته وحر

 .بعين الاعتبار في تاريخ الأفكار، بمعزل عن نيتشه
لقد قطع . نيتشه هو في الآن نفسه، مفكر الحياة الجمالية وتلك المرتبطة بالفن الحي إن

ية  بشكل مضاعف مع المفكرين الماديين لوجودٍ طبيعي بشكل تام، ومع الجمالية البورجواز
بدون أن يسقط في الرومانسية وفي  المؤمنة بفكرة الحكم الذوقي الخالص وقضية الفن للفن،

ومع ذلك فموقف نيتشه ليس متناقضا؛ً فهو، كما الحال . تزمٍ للوجود الفنيتسييس مفهومٍ مل
النظر إلى الفن في انفصال : وهذا يعني بالأساس تفادي العقبتين التاليتين. دائماً، بارع ودقيق

ً منزهّ عن المنفعة"عن الحياة، كموضوع  ، مادام (Emmanuel Kant( )1111- 1411)( كانط" )رضا



  15 علامات

 151 

سياسية، )مال هو الشهواني، والنظر إلى الفن كحامل للحق لصالح أبعاد فوق فنية جوهر الفن والج
 ...(.دينية

، بما أنه يعين "المحفز الأكبر للحياة"وعلى العكس من ذلك فالفن، حسب نيتشه، هو 
يعطي نكهةً وطعماً للحياة بيةٍ أو إعادة . على العيش، و إنه غير منفصلٍ عنها، بل ويرتكز على تر

هةٍ للمتماثلين للشفاء والذين هم نحن تهذيبٍ  وبالفعل، فنحن مع نيتشه نتماثل . للأحاسيس موجَّّ
يقا، ومن روح الدين وكل أشكال الحنين إلى الحق  .للشفاء من العدمية، ومن الميتافيز

ومع ذلك فإن . يعني النظر إلى الحياة كأثر فني أيضاً، الحفاظ على علاقة متنائية معها
حة مسُتمد من وجود موضوعه في صميم الحياة، خصوصاً، بالمعنى التحفيزي ربط الفن بالمصل

 (Raffaello Sanzio( )1141- 1511)وإلا فحتى مشهد ديني رسمه رفائيلو  لإرادة الحياة الجنسية،

إن الفن والحياة مترابطان، كذلك، بشكل عميق عند نيتشه، إذ لا يمكن . سيكون غير معقول
ية في صورة : أنطولوجي بين هذين النوعين من التمثيلات أن يكون هناك أي تمييز الحياة ثاو

ومن ثم فإننا لا نستطيع تمييز المحاكاة مما هو محاكى، لأن الموضوع، . الفن، والعكس صحيح
 . الكامن في تمثيله، لا يوجد خارج تبلوره الجمالي

 : مجد اللحظة
هم، وتمثيل منُمقّ للحقيقة، الحياة التي ينظر إليها نيتشه كأثر فني، سوى و ليست

إن الحياة تحولٌ دائم، دونما حقيقة أخرى، . وعرض عابر تجري أحداثه على مسرح العالم
هكذا . وبدون ماهية مغايرة، وبدون ضمانة أخرى لدلالتها المستدامة بفضل عودتها الأبدية

وتعود أبداً، بأقل ، أن الحياة تعود "العود الأبدي إلى الذات والمماثل"يعلن زرادشت، حكيم 
تفاصيلها، كما يعرِّض الممثلون في المسرح شخصياتهم بدون نهاية، وبدون توقف وكأنمّا يسعون 

وبذلك فإذا لم تكن الحياة سوى معَبْرٍَ، وهذا يعني تشردّ . إلى الإحاطة بأقلّ تفاصيلها أهميةّ
وهذا هو . وتعادل العدم إنها عدم. الإنسان في وميض اللحظة، فهي تبدو وكأنها بدون أية قيمة



                                                                                           ثر فني ؟أهل الحياة                                                                                                    

 154 

معنى العدمية الراديكالية عند نيتشه، وهنا يمكننا الحديث أيضاً، عن نيتشه باعتباره مفكراً 
 ً  .عدميا

ً نقيض ذلك تماماً، لا على سبيل المفارقة كما يتم الإعلان عن  -ومع ذلك، فهو أيضا
ن من وضع وجودي وزمني ول كن لأن الحياة والوهم معاً يستفيدا -ذلك غالباً وببساطة كبيرة

بية المتمحورة حول واقعٍ، وحقيقةٍ، ووجودٍ واحدٍ ونهائي . مسكوت عنه في تاريخ الفلسفة الغر
سة على تعارضات  يقية المؤسَّّ ية في القيام بتذويب التنافرات الميتافيز ية النتشيو وتتمثل العبقر

رض، الواقع والمظهر، الذات اللحظة والأبدية، الوجود والسيرورة، الجوهر والعا: مفهومية مثل
إذن فالمسرح نشاط في صميم مجد اللحظة، . والموضوع، وكذلك في المجال الأخلاقي، الخير والشر
أما بالنسبة لنيتشه، فالمسرح هو نموذج . يعشقها حتى في طابعها الهارب، والهش، والخفي

( .Wagner W.R) فاكنرالحياة، حتى ولو كانت علاقته بالفن الدرامتيكي غامضة، إذ آخذ على 

يل  (1441 -1411) والمسرحة بكيفية مغالية، وعاب عليه موسيقاه  (Dramatiser)إفراطه في التهو
 .وشخصياته

يلات لا نهائية، متاهة رموز متشابكة، نص روائي معروض لفك  الحياة أيضاً، لعبة تأو
ً تراجيد. شفراته عندما يكون "ية، فــــليست الحياة جدية، ولا حزينة كذلك، مع أنها دائما

، وهنا يتطابق (هكذا تحدث زرادشت" )الألم عميقاً بالفعل، يكون الفرح أعمق من ألم القلب
إن آداب السلوك، هي على وجه الدقة، أن يكون للمرء القدرة على إدراك . التشاؤم مع القوة

ً كمبدعين لتصورٍ لعبي يضع في تنازعٍ تجارب ال حياة مع وجوده كعمل فني، ونحن أيضا
  .دراسات الفكر

                                                           
1 - Mathieu Kessler, "La vie est elle une œuvre d’art?" Le nouvel observateur, hors-série, No. 48, 

Septembre/octobre 2002, pp. 74-77. 
- .1004  بيا  الجمالياة التتواوية  -: مان مللفاتا . يي لتكوين الأسااتة  بارليليوت تاو محاضر بالمعهد الجامع. أستاذ مبرز في الفلسفةماتيو كيسلر  - 2
  .1000    بي الموهد لظل  - .1000    بي ضات الفن المعاصرتتاق - .1000    بي أل التجالز الجمالي للميتافزيقا تو ين


