
  35 علامات

 5 

 
 

 اللغة والأهواء
 سعيد بنگراد

 
إلى فكرة تداولها ال كثيرون " قول في أصل اللغات" يشير جان جاك روسو في كتابه 

بعده، مفادها أن الحاجات النفعية عند الإنسان هي التي كانت وراء تشكل الإيماءات 
جود لولوهو فصل يجعل اللغة شرطا . (1)وتطورها، أما أصواته فهي إفراز خالص للأهواء 

يا اومدخل في ى إلا يرُلا يمكن أن  كل شيء في حياة الإنسان، فعالمهلل كشف عن  مركز
شرط التأنسن والتمدن وابتداع الثقافة ، وهي بذلك الكلمات التي تسمي موجوداته وتصفها

 .ونتأملنفكر  قبل أنفنحن نحس وننفعل . ونقلهاوتداول الخبرات 
ية اللغات الشرقو ية تتجسد أساسا في كونها تعج بالمحسنات دليله في هذا أن عبقر

ية التي تميل إلى تشخيص الفكرة  ية وغيرها من الصيغ المجاز والتشبيهات والصور الاستعار
فتمثيل مجرد الصور كيانات انفعالية أما المفاهيم ) حتملةالمالحقيقية ووتصوير مقاماتها 

  .(لل كون
نحس به أننا ، أي "ام بالعالمالاصطد"وهي صيغة أخرى للقول، إننا لا نتوقف عن 

ونتعرف على كائناته وأشيائه عبر المنافذ الحسية في المقام الأول، نفعل ذلك باللمس 
ذاك ما يشكل الشرط الأدنى في الوجود، إننا نمتل كه ، ووالذوق والشم والسمع والبصر

إلا من ول كننا لا يمكن أن نستحضره في الذاكرة   ونروضه ونودعه جزءا من انفعالاتنا،
لذلك كانت أكثر الخطابات قدرة على التأثير هي تلك التي . "خلال اللغة، أي في المعنى



 اللغة والأهواء                                                                                                  

 6 

تتضمن أكبر قدر من الصور، وكانت طاقة الأصوات كبيرة عندما امتل كت وقع الألوان 
فأشد الانفعالات قوة وعنفا هي تلك التي تكون العين "وأمر ذلك بي ِّن، . (2)" على النفس

 (.دري فيليبيانأن" ) مصدرها
تقُرب بين الناس، أما "ومكمن ذلك في طبيعة الأهواء ذاتها، فهي، في تصوره، 

فالحب وال كراهية والشفقة والغضب هي التي أنطقت الناس، . الحاجات فتفصل بينهم
فمن أجل استمالة قلب يافع واستثارة الشوق فيه أو . أو العطش وليس إحساسهم بالجوع
 إننا نصرخ ونئن ونتأوهمدنا الطبيعة بوسائل من أجل القيام بذلك، التصدي لعدوان غاشم ت

وتلك كانت أولى الكلمات التي ابتدعها الإنسان، وذاك هو السبب في أن . ونستشيط غضبا
فما تقوم به الإيماءات هو رصد للعالم من خارجه، أما . (3)" اللغات الأولى كانت غنائية

طفل يثير انتباه الراشدين بالصراخ أولا، وبعدها يدرك إن ال". الأهواء فتستبطن كل حالاته
 . (4)"أن التواصل بها أمر ضروري

 يتمتع الإنسان كان" بوضوح حين أعلن أن وهي الفكرة ذاتها التي عبر عنها هيردر  
فقد كان يعبر عن كافة مشاعر جسده الجامحة العنيفة . لغة حتى وهو في مرحلته الحيوانيةب

يق الصيحات والنداءات وعن وكذلك كل أشواق ر وحه العارمة تعبيرا مباشرا عن طر
يق الأصوات الوحشية المبهمة . وهي الصيحات والصرخات التي لازمتنا إلى اليوم. (5)"طر

فنحن في لحظات الغضب لا نتكلم فقط، بل نصرخ ونولول، بل إن الصراخ ذاته ليس 
ف وتفصل بين الأشياء فقط، بل فاللغة لا تسمي وتص. سوى نداء أو استغاثة أو احتجاج

يض الانفعالات والحد من جبروتها من خلال تسميتها، وعندما نسمي العالم  هي أداة لترو
 . نمتل كه



  35 علامات

 7 

استنادا إلى ذلك لن يكون البكاء أو الضحك سوى شكل من أشكال لغة ينطقها 
ريدية وهو أمر يجسده التقابل بين تج. الإنسان بالنخير والشهقات أو القهقهات وحدها

ية في الذات، فضمن هذا التقابل تندحر المفاهيم وتتلاشى لصالح  المفهمة والطاقة الهوو
فمادة الإحساس هي معطى . حالات وجدانية متحررة من كل تدبير عقلاني للأشياء

فكلما تقلصت المساحات التي تغطيها المفاهيم أو . خالص يتلقاه الرائي خارج كل الوسائط
انفعالية تستعصي على الفهم أو لا  كتللنفس صور هي في الأصل انتفت، تناسلت في ا

ول كن الثقافة  فذاك رد فعل غريزي فينا، بالضحك، إلينافلا أحد أوحى : تأويها الألفاظ
 .وعَدْك انفعال عارض أما الابتسامة فإن الضح. ي علمتنا الابتسامةتهي ال

إن الجوع لحظي وعابر في  الحاجة محدودة، أما الهوى فبلا ضفاف،وهو ما يعني أن 
يف مواقفنا  الزمن، أما الأهواء فجزء من وجودنا على الأرض وشكل من أشكال تصر

ُمكننا من التحكم في . ومداراة القلق الكامن فينا الفائض "يتعلق الأمر بسلوك أولي ي
ُمثل . الذي يغطي عليه العقل أو يصده" الانفعالي وهي صيغة أخرى للقول إن النفعي لا ي

وى أكثر المناطق فقرا في المل كوت الإنساني، وما يتبقى بعد ذلك تؤثثه حاجات أخرى س
إن المتعة، لا . هي أصل التحضر والدافع إلى انفصال الإنسان عن محيط طبيعي أخرس

 . الحاجة، هي الفاصل بيننا وبين نظرائنا من الكائنات الصامتة
تسريبه إلى مناطق جديدة استنادا إلى ذلك، لن تكون الأهواء سوى ما يمكن 

وتكشف عنه " سحر البيان"يتعلق الأمر ب ما يأتي به . تقتات من المضاف الانفعالي وطاقاته
، أو يتعلق، فيما هو أبعد من ذلك، بصيغ "الإبداع الشعري"وما يستثيره " غواية الكلمات"

ية نستعيد من خلالها ما ضاع من زمنية لا نعرف عنها أي شيء كثير من هناك ال . مجاز
الأساطير والحكايات التي أرخت لنشأة ال كون، ول كنها لم تكن، في حقيقتها، سوى 



 اللغة والأهواء                                                                                                  

 8 

ية أفرزتها لغة الإنسان نفسه، وذلك دليل آخر على  تشخيص مفصل لاستعارات هوو
رغبته في استعادة ما خفي عنه وما غطى عليه الدهر، أو ما استعصى على المفهمة وخرج 

 .عن طوع التجريد
ية للكلمات مستمد "الاستهواء"حالات  وتلك هي كل ، فجزء كبير من الطاقة التعبير

لذلك لا يمكن أن نتكلم دون الاستعانة بالحسية (. النبر مثلا) من الانفعالات التي ترافقها 
الجسدية، بل إن المخاطب نفسه يبحث في هذه الحسية بالذات عن نصيب الصدق في ما 

ُ لا ( السياسي) طيب إن الخ. تقوله الكلمات أو توحي به قنع بالكلمات وحدها، بل ي
، فجزء من أيضا بما يأتي من الطاقة الصوتيةيفعل ذلك و  لكلماته، الإيماءات المصاحبةب

 . المعنى مودع فيها
وتلك هي ميزة الخطاب الشفهي الذي يروم التأثير في مخاطب لا يكتفي بالاستماع، 

إنه خطاب لا (: المقام التواصلي المشخص) ة أمامه بل يود الاستمتاع بالفرجة الخطابية الماثل
يقدم مضمونا فحسب، بل يحرض ويحث ويستنكر وينفي ويثبت بقوة الصوت وانفعالات 

وذاك هو . (6)" فنحن نعرف كيف نتحدث إلى العين أكثر مما نفعله مع الأذن. " الجسد
أصل الشعر أيضا، إنه ليس فكرا، بل هو تشخيص لساني لانفعالات لا تستقيم في الوجدان 
إلا من خلال صور تستنفر الطاقات الحسية فيها، لذلك لا نقرؤه فقط، بل نتغنى به، تماما 

 .نرتله أيضا وإنمالا نكتفي بتلاوة القرآن  مثلما
ائنات من خلال الصفات أو من خلال وقد يشمل الأمر التعرف على الأشياء والك

وقد أشار هيردر في هذا السياق إلى (. نستعير من الموصوف ما يؤكد وصفه)ما يصدر عنها 
الغنى الذي تتميز به العربية مجسدا في كثرة الأسماء المسندة إلى الكائنات والأشياء من قبيل 



  35 علامات

 9 

العربية لم تكن في تلك وذاك في تصوره دليل على أن  الأسد والسيف والثعبان وغيرهم،
 . (7)"المرحلة قد استكملت تركيزها في تجريدات

ية صريحة، كما توهم بذلك فكرة  لا يتعلق الأمر في هذه التسميات بطاقة هوو
ُمسك داخلها بال كون من خلال محمولات  "الحسية"ومع ذلك تعُد نوعا من  الترادف، التي ن

سواء تعلق الأمر  . ل كشف عن ماهيتهوصفات هي السبيل إلى إجلاء جوهر الموجود وا
 . عندها فيها أو ما عاد إلى حالات النفس بتحديد للظاهر

ووفق هذا التصور لن تكون الحاجات الأولية هي ما دفع الإنسان إلى التحكم في 
يلها إلى أداة رمزية للتعرف على الأشياء والكائنات، وهي ما سيقوم مقامها  الأصوات وتحو

ت وتعبيرات الوجه وكل الطاقات المودعة في الجسد قادرة على تلبية لاحقا، فالإيماءا
فلن يموت المرء . ال كثير من متطلبات المعيش النفعي والتواصل مع الآخرين في الوقت ذاته

جوعا أو عطشا، ولن يعرى ولن تأكله الذئاب في بلاد يجهل ما يقوله لسانُ قومها، ول كنه 
الأكثر تجريدا وقوة وال كشف عنها وتبليغها اعتمادا على لن يستطيع أبدا تكثيف انفعالاته 

 . ما تقوله هذه الإيماءات فقط
يماص) "الطاقة الحسية الأولية"، أي "الاستهواء"ذلك أن  ، سابق في الوجود على (كر

 .التجريد المفهومي، إنه يشكل مادة الانفعالات اللاحقة التي لن يستقيم وجودها إلا باللغة
، إن مثواها في هوى يستعصي في ال كثير من (8)"الاستعارات ولا تترجملا تشرح "لذلك 

 .الحالات على التحديد المفهومي
يع من الانفعالات والتمييز بين  وهذا معناه أن الإيماءة لا تملك قدرة كافية للتنو

رأيت في :" فلا وجود لمعادل إيمائي لجملة من قبيل. درجاتها وأشكال وقعها في النفس
فهذا مضمون هووي لا ". الات تسقط من أعلى، وكنت في عينيك رذاذاعينيك شل



 اللغة والأهواء                                                                                                  

 01 

يقة ذاتها. يستقيم إلا من خلال لغة تشخصه في الكلمات ( أو تقريبا)  إننا نأكل بالطر
ول كننا نحب بطرق تتعدد بتعدد حالات الهوى، فالحب في العربية شغف وصبوة وهوى 

وفي كل هذه . ت أخرى لا نعرفهاوعشق وكلف وهيام ووجد وتتيم وجوى وصبابة وحالا
الحالات يحضر المحبوب في القلب من خلال كم انفعالي مخصوص، لا يتعلق الأمر بعشق 

 .بلا ضفاف، بل بسبيل يمكن أن يقود إليه
لذلك لن تستطيع روافد الجسد وحدها تبليغ ما يمكن أن تقوله الأهواء، ولن تكون 

ستظل اللغة في كل حالات الانفعال . مونهممرا إلى فكر تجلوه المفاهيم وتكشف عن مض
الفردي وفي حالات الاجتماع الإنساني وسيلتنا الوحيدة من أجل ال كشف عن كل ما 

فلا شيء فينا وفي العالم يمكن أن يسُتبطن أو يطفو خارج . يمكن أن يقوله الجسد الحاس
لوجود خارج لفظها وتركيبها ودلالاتها؛ ولا شيء يمكن أن يدُرك أو يكُشف عنه في ا

ياتها، نظام يفُرض على ما . تقطيعاتها المفهومية إنها، في كل حالاتها، ومن خلال مستو
 .يمثْلُ أمام الحواس سديميا متعددا وموجودا خارج تصنيفاتها

بعبارة أخرى، إن اللغة وحدها تجعل الإنسان إنسانا، فإذا كانت الانفعالات هي 
يضها أصل وجودها، فإنها هي التي مكنتنا من إن . التحكم في صبيب هذه الانفعالات وترو

التسمية ليست تعيينا فحسب، إنها، بالإضافة إلى ذلك، فصل وتمييز، وهي وسيلتنا أيضا في 
 . الإحاطة مما نقوم بوصفه أو تعيينه

ية عصب الفن وطاقته الأولى، فليست الحساسية  لذلك كانت هذه الحسية الهوو
امضة، إنها قد تكون هي الأخرى مصدرا من مصادر مجرد كتلة من الانفعالات الغ

الحقيقة، فهي لا  تستطيع ال كشف عن نفسها إلا من خلال ما يمكن أن تقوله المفاهيم 
 .عنها



  35 علامات

 00 

وتلك هي قوة اللغة وذاك سلطانها، إنها هي ما يروض الوجود الطبيعي، وهي ما 
يؤنسنها ويميز بين حالاتها؛ إنها حاضرة في  ية، وفي ما يحدد  مداريوجه الحواس و الرؤ

وهي حاضرة كذلك في صياغة كل الانفعالات التي . مناطق السمع والشم واللمس والذوق
ودونها لن يكون  .يجب أن تتُرجم لفظا ل كي توجد ويتميز من خلالها هذا الحس عن ذاك

 . الحسي سوى منافذ خرساء لا تعي ولا تدُرك إلا ما يأتي إليها بعيدا عن كل الوسائط
تنظيم جنسه ونسله وأقاربه  ،داخل اللغة وحدها ،يستطيع الإنسانارة أخرى، بعب

يقبل أيضا يصنف ويرفض و فنحن في جميع هذه . وحياته وموته، ومن خلالها يحكم و
استنادا . الحالات منتجات لغة لا شيء يمكن أن يستقيم خارج حدودها بما فيها كينونتنا

من خلالها الإدراك الحسي إلى الذهن ل كي إلى ذلك ستكون هي المصفاة التي يتسرب 
 .يستوطن المفاهيم المجردة

 -----
1-J .  J .  Rousseau : Essai sur l’origine des langues , éd Folio , p.66 
 62نفسه  ص-2
 67نفسه ص -3
4-A Kibedi Varga : Discours, récit, image, éd Margaga bruxelles , 1989, p.7 
 33ضرورة الفن ، ترجمة أسعد حليم ، ص : يتشر ذكره إرنست ف-5
 62روسو نفسه ص -6
 33صفيتشر -7
يات متعددة: "محمد الولي -3   23، ص 2222،  53مجلة علامات العدد " الاستعارة بهو

 
 
 



 اللغة والأهواء                                                                                                  

 01 

 
 صدر حديثا

 

 


