
  56 علامات

 5 

 

 ترى العين ما تود أن تراه
 سعيد بنگراد

 
هناك نظرة ساذجة ترى في الصورة حالة من حالات الاستنساخ التي تفرزها النزعة 

فنحن نحتمي بالمعطى الطبيعي ونستحضر أشياءه وكائناته استنادا  .المحاكاتية للعالم الخارجي
ه النظرة، لا يقوم، في المصو ِّر، وفق هذإن  .إلى حاسة وظيفتها النقل الأمين لما ترى

حالات التمثيل البصري، سوى بنقل ما تراه العين إلى نظير اصطناعي يتمتع داخله الشيء 
فقدَرَ العين أن تبُصر . الممثل بوجود جديد يستمد دلالاته من امتداداته في أصله الأول

 . خارج ممكنات النظرة فيها
حسوس، إنها تشَدُ العين إلى أشياء تنتمي الصورة، وفق هذا الاعتقاد، إلى العالم الم

في علاقة مباشرة مع النوافذ التي تطل " الحدس الحسي"وظواهره بما يضع  ال كون وكائناته
. (1)فمعنى الشيء هو ما يأتي من مادته، لا مما يمكن أن تكشف عنه إحالاته الرمزية . عليه

سان فعل ذلك قد يكون الإن. لعالم صامتوبهذه الصفة، نظُر إليها باعتبارها إعادة إنتاج 
لا " حسية أصلية"، فالأصل في الجماليات كلها هو الانصهار في الطبيعة رغبة في التماهي مع

، أو فعل ذلك رغبة في تمكين الذات من امتلاك محيطها من التوسط تتنكر لكل أشكال
مصدر  هيدائما خلال إعادة إنتاج كائناته وأشيائه، فقد كانت الصورة في وعي البدائي 

 .   قوة الأشياء
والحال أن الأمر أعقد من ذلك بكثير، إنه أكبر من أن يرُد إلى حالات استنساخ 

فالصورة ليست مضافا سلبيا لما يمكن أن تقوله الكلمات، فهاته . محايد ل كون صامت



                                                                                           ترى العين ما تود أن تراه                                                                                             

 6 

ُ ف"عن العالم، أما الصورة " تتحدث" ينات نسخا مشخصة منه، إنها جزء من الأسطوري فينا، " ر
وبذلك . أيضا رديف لل كون الإيمائي، العنصر الآخر في أشكال التواصل الإنساني وهي

إنها . تحتل موقعا هاما في سيرورات الترميز التي رافقت الإنسان في رحلته على الأرض
تتحرك ضمن نشاطين ذهنيين مختلفين هما ما يحدد في واقع الأمر شرط وجود الأشياء 

 : ذاتهوطبيعة النظرة إليها في الوقت 
يشترط موضوعا تستوعبه العين استنادا إلى " إدراك حسي"هناك نشاط يصُنف ضمن -

فشرط الإدراك في هذه الحالة هو وجود . الخاصة، خارج استعمالاته الرمزية" حقيقته"
وفي هذه الحالة نكون أمام كل الصور التي تسعى إلى الارتباط بما . شيء موضوع للإدراك

التشابه أو التطابق المطلق، كما هو الشأن مع كل الصور التي نتداولها تقوم بتمثيله إلى حد 
إن السبيل فيها سالك . عن أنفسنا وأصدقائنا وعن الطبيعة والأشياء والكائنات التي تؤثثها

فنحن ميالون إلى محاكاة عالمنا بما يمكننا من التحايل على . من الدال إلى ما يحيل عليه
يقها عبر تأبيد اللحظة فيهاخطية تدُمر كل ش" زمنية"  . يء في طر

بعبارة أخرى، إن الصورة في الإدراك الحسي مرتبطة بالانطباعات التي تأتيها عن  
يق الإبصار إننا نتداول هذه الصور استنادا إلى مقولات من قبيل المحاكاة أو التشابه . طر
هي حقيقة موضوعية لا  مثال ذلك أن الشجرة التي تمثْلُ أمامك في البستان. أو الاستنساخ

يمكن للعين المحايدة التصرف فيها، كما لا يمكن للوعي المدرك تجاهل وجودها، ذلك أن 
وهذا على . العين أسيرة ما ترى، فإذا انتفت الشجرة سينتفي الإدراك البصري أيضا

 .خلاف الشجرة في الصورة ،كما سنرى ذلك أسفله
، فهي تتسلل إلى "تجربة"ين باعتبارها إنها موجودة حقا، ول كنها لا تحضر في الع

، بل مما تفُرزه سيرورة تحول ما "مادياتها"لا ينبثق من " معناها"ذلك أن . الحس وحده



  56 علامات

 7 

فلن أفكر عندما أرى الأسد في ما يمكن أن يمثله هذا الحيوان في ". خبرة"يرُى فيها إلى 
وفي جميع . لنجدةإنني أنفعل، أي أخاف وأرتجف وأهرب أو قد أصرخ طلبا ل. عوالمي

ية الت وفقها تسللت إلى وجداني و يهذه الحالات لن أستحضر أبدا مجموع الصور الاستعار
إن تنتفي في هذه الحالة كل الوسائط بيني وبين عالمي الخارجي، . نظرت إلى الأسد دائما

 . سلوكي الذي يتحكم في وحدههو الخطر الداهم الذي يهدد وجودي 
ل"وليست تلك هي حالات - ، النشاط الثاني في استحضار العالم الخارجي في "التمث ُّ

وعيي؛ إنه نشاط يدرك هو الآخر عالمه، ول كنه لا يكترث للأصل المادي في عمليات 
التمثيل الذهني؛ إنه على العكس من ذلك، يشترط غياب الموضوع ل كي ينُتج صورا متغيرة 

موضوعا فعليا، بل مجمل صوره الممكنة، فما يَحضْر في المخيلة ليس . ومطاطية ودائمة التحول
الحقيقية منها والمستهامة، كما خزنتها ذاكرة لا تُخلْص دائما لحقيقة ما يتسرب إليها؛ 
فالتخزين يتم في العادة وفق مصفاة هي من منتجات أهواء الذات وتقلباتها، إنها تنتقي 

ات الرغبة، وليس الإنسان منتج من منتجف. "صورا تستجيب لحاجات متغيرة في النفس
 .  (2)"إفرازا لعقل خالص

تشق "إن الصورة، في هذه الحالة، لا تكتفي بنسخ الواقع، إنها بالإضافة إلى ذلك 
إن . (3)"المرئي، وتقُلق النظرة وتسائل الوعي الساذج وتشكك في الحقيقة المباشرة للإدراك

وليس غريبا أن . نظرةوإنما تستحضر كل ما يمكن أن تنتجه تجارب ال ،العين لا تبُصر
تكون البدايات الأولى للغرْافية لحظة فارقة في تطور الوعي الإنساني، إنها اللحظة التي 

يرُى في العالم الخارجي، "واقع "عتبارها تماسا مباشرا مع فيها الخربشات الأولى، باامتزجت 
حل محل تحل محل ما يرسمه الصوت باعتباره معاني تسمع سلسلة من الرموز هي التي 



                                                                                           ترى العين ما تود أن تراه                                                                                             

 8 

. لذلك كانت الغرْافية دالة على الرسم والكتابة في الوقت ذاته. الأشياء وتوسع من ذاكرتها
 . إن الصورة هي امتداد لهذا وذاك

يض انفعالات خاصة أو عامة وإيداعها  يتعلق الأمر، في الحالتين معا، بمحاولة لترو
ا يقابله في العالم الخارجي ثابت يتم تداوله باعتباره مضافا رمزيا لم" حالة وجود"داخل 

من خلال " في العالم"فنحن . وبالتمثيل الرمزي في الحالة الثانية ،بالتناظر في الحالة الأولى
إن الصورة لا تكون إلا عندما تصبح . قدرتنا على استحضار ما يوجد خارجنا في المعنى

وصورته، بل بين " يالواقع" فنحن لا نفاضل بين . لا على حضوره هدالة على غياب ما تمثل
 . الشيء وبين معناه في الذاكرة

وهذا معناه أن الإشباع الذي تأتي به النظرة هو ممر نحو عوالم أخرى هي شرط 
فل كي تتحول الصورة في وعيي إلى خبرة يجب . التمثل وشرط وجود الصورة في الوقت ذاته

د لا يكون لها أي أن تستثير عندي مجموعة من الدلالات التي تتوزع على صور أخرى ق
 .رابط مباشر مع الصورة الأصل

أخرى موجودة في " صورا"عمليات التمثل، من المصور  إننا نستخرج، استنادا إلى
فلا تحيل الزهرة، . لا تشبه دائما نظيرها في العالم الخارجي ، وهي صوروجدان الذي يصُور

في الطبيعة، إنها ممر نحو عالم  ما يعادلهاضمن مشهد بصري، على الزهرة في الحقيقة، أي على 
بل قد يصل . آخر، فهي قد تستثير مشاعر من قبيل الحب أو الصداقة أو الهدية أو المصالحة

الأمر إلى حدود إسقاط مراحل من العمر، حينها تصبح الزهرة موضوعا تتحدد من خلاله 
من حيث  زمنية يكون فيها الربيع دالا على مرحلة في العمر تتقابل مع أخرى، تارة

 .، وتارة أخرى من حيث الاندفاع والحكمةكهولةالنضارة وال 



  56 علامات

 9 

فهي على خلاف صور الإدراك الحسي، لا . لذلك كان لمنتجات التمثل وضع خاص
تسكن العين، فالعين لا تبحث عن معادلاتها في العالم، إنها تعشش في الوجدان وتمده بما 

فعندما تختفي . يوسع من مدى المتخل عندهيقلقه أو يريحه أو بما يحفزه أو يثبطه أو بما 
إننا لا نستحضر الشجرة الفعلية، بل . الشجرة عن الأنظار يبدأ نشاط من طبيعة أخرى

بتنا نحن مع  وبذلك . وفق ما يحيل عليه المخزون الرمزي في حياتنا كل الأشجارنستحضر تجر
تحل محل الأشياء، وإنما تبين لنا  الصورة تجليا للظاهر داخل النظام الظاهراتي، إنها لا"تعُتبر 

وبذلك تكون الشجرة الثانية . (4)" كيف تنفتح هذه الأشياء أمامنا وكيف نلج عوالمها
 . أغنى بكثير من الشجرة الأولى وأطول عمرا وأشد تأثيرا منها أيضا

. وفي جميع الحالات، فإن ما يميز الصور ضمن هذا النشاط التمثلي هو تحولاتها الدائمة
بعبارة . لانفعالات الذات وتقلباتها غطاءهي ها ليست معطى ثابتا في الذاكرة، بل إن

أخرى، يجب أن نتخلص من الشجرة الفعلية ل كي تنفتح كل صورها في وعينا، يتعلق 
وذاك . الأمر باستحضار لخبرة لا توجد في التجربة الفعلية بل في صورتها داخل الوجدان

إن الأشياء تنتقل، من . وبين الشيء المعزول في الطبيعة هو الفاصل بين معطيات التجربة
إنها تتحول من . خلال الصورة، من كينونتها في ذاتها إلى كينونتها كما تتسلل إلى نظرتنا

 .شيء في الواقع إلى ظاهر في أعيننا كما يتصور ذلك هوسيرل
بل العارض وقد يكون هذا الفاصل هو الذي دفع أومبيرتو إيكو إلى التخلي عن التقا

وبين الدال  "بنية مجردة"تصورا يقابل بين الشيء كما يتسلل إلى  ليتبنىبين الشيء وصورته 
يا هناك عمليات ذهنية تستند إلى قدرتنا على التصرف في التجربة الفعلية . الذي يمثله بصر

أو " إدراكيةنية البال"ما يطُلق عليه . ورد التعدد في الواقع إلى ما يشكل وحدة في الذهن
على ا الضامن ملا مع الشيء ولا مع الصورة، إنه انيتطابق، فهذا وتلك لا "السنن الأيقوني"



                                                                                           ترى العين ما تود أن تراه                                                                                             

 01 

يتعلق الأمر بما يمكن أن يشكل خبرة إنسانية تتجسد في سلسلة . اهتداء إلى الأول والثانيةال
للشيء في ظاهر هو الذي تحتمي به  الأصلي الوضعمن الخطاطات الذهنية التي تختصر 

فالتشابه، على هذا . من أجل التعرف على الأشياء في العالم الخارجي والتمييز بينهاالعين 
وبين معادل  إدراكيةالأساس، ليس بين الصورة وبين ما تحيل عليه، بل يتحقق بين بينة 

 . بصري هو دليل العين إلى عالم الأشياء
دون وسيط، لا ، أي ما يحيل على ذاته (الغفل" )التجربة الخالصة"وهذا معناه أن 

يمكن أن تصُبح قابلة للإبلاغ إلا إذا ارتسمت في الذهن من خلال نموذج إدراكي يتخذ 
شكل خطاطة تحل محل الشيء وتنوب عنه؛ فذاك ما يمكن أن تحتفظ به الذاكرة ومن 

المنتمين إلى العوالم  كلخلالها تستحضر كل التجارب الممكنة، كما يمكن أن يتصورها 
 .بكل أشكالها" الصورة الذهنية"ذاك ما يصنف ضمن ما يطُلق عليه و. الحسية نفسها

الصورة كانت السبيل الأولى التي اعتمدها الإنسان من أجل  ولعل هذا ما يؤكد أن
ل عوالم الطبيعة استنادا إلى ما يقوم بإعادة إنتاجها في العين التي تراها لقد كان وجود . تمَثَ ُّ

وذاك هو مصدر رغبة الإنسان . مثلها في اللفظ والصورةالأشياء في الطبيعة سابقا على ت
الدائمة في الانصهار في الطبيعة، إنها العودة إلى الأرض، الأم التي تعُد ملاذا ورمزا 

لذلك كان الفن دائما بحثا عن ال كمال، إنه يقذف . وحضنا سابقا على حضن الأم الفعلية
ا من أين جاء، فالأحاسيس هي منافذ بالذات إلى مل كوتها الأول، فالإنسان لم ينس أبد

م نفسه للذات بدون غطاء  .يطل من خلالها على عالم تخلص من المفاهيم وسل َّ
استنادا إلى هذه الملاحظات الأولية ستتحدد كل الأسس التي يقوم عليها عالم 

فنحن نرى ونتأمل ونميز بين الأشياء . الإدراك الحسي، والبصري منه في المقام الأول
سابق، لا من ملَ كَة الإبصار عندنا، أي انطلاقا مما يمكن أن " فهم"ئنات انطلاقا من والكا



  56 علامات

 00 

يقوله التصنيف المفهومي الذي يحول الانطباع إلى معنى في الوجدان، ما يمكن أن يصُبح 
صورة في الذهن نتداول من خلالها في شؤون العالم بكل موجوداته، ولا نتعقل صورتها في 

 . هذا التصنيف النفس إلا من خلال
بل قد يحدث أن تتبلور استنادا إلى التمثيل البصري الذي يستمد وجوده من عالم 

أخرى هي ما يعود إلى ال كثير من الصور التي لا تحاكي " عوالم"الموجودات الفعلية، 
بالضرورة موجودات من العالم، بل تكتفي باستثارة مناطق في الوجود الإنساني تشكلت 

ة لم تستوعبها حالات التجريد المفهومي، سواء تجسد ذلك في موضوعات من كتل انفعالي
 . من صنع المخيلة أو تعلق باستيهامات عصُابية، مصدرها الوهم والتخيل والهذيان

وتلك سمة إنسانية خالصة؛ فالإنسان وحده يملك القدرة على إسقاط عوالم هي من 
ء مما خزنته في شكل صور هي واجهة صنع ذاكرة لا تكتفي بالتخزين، بل تعُيد صياغة جز

وتلك هي طبيعة . ، لا جزءا من حقيقتههوجودن واجهات الممكن أو المحتمل في م
لا يخلق مادة لتمثلاته، بل يمنح شكلا خاصا لمعطى كان موجودا  بشكل " ، إنه التخيل

ول كننا  ،ان، إذا لم يكن عطشاالماء شربب الا يمكن أن نقنع حمار" فنحن . (5)"سابق عليه 
فالحمار لا يستبطن حاجات تفضل عن حاجاته  .(6) "ذلك مع الإنسانفعل قادرون على 

 .الأصلية كما يفعل الإنسان
وتلك صيغة أخرى للقول، إن النظرة لا يمكن أن تكون مجرد حامل لفعل بصري 

يقة بصر  ية مباشر، إنها تقوم، بالإضافة إلى ذلك، بترتيب ما يأتيها من خارجها، أو هي طر
فخلف ال ممُثَل في الصورة وخلف . في تنظيم التجربة الإنسانية والاحتفاء ببعدها الإيحائي

تها العين من ظاهر الأشياء  شكل حضوره فيها هناك سلسلة من الدلالات التي استل َّ
ِّت في الذاكرة خارج  وأودعتها في وضعيات لا تثير شُبهة الرائي، أي أضافتها إلى ما استنُب



                                                                                           ترى العين ما تود أن تراه                                                                                             

 01 

فنحن نحتمي عادة بالنظرة حين تتقلص مساحات . من البعد النفعي في الحياةما يصُنف ض
اللفظي في حياتنا أو تختفي، فليس الغمز سوى لغة مستحدثة أملتها الرقابة أو القيد 

 . الاجتماعي والديني
بعبارة أخرى إن ما نراه في الصورة ليس مشهدا مقتطعا من ممتد طبيعي يوجد 

تسكن انفعالات التمثيل ة دلالية خرجت عن طوع المفاهيم ل كي خارج العين، به هو شحن
وهذا مصدر التمييز بين مسار النظرة التي تلتقط ما هو ممثل في الصورة، وبين . البصري

لعناصرها وبين إيحاءات  يأو هو التمييز بين الوجود التقرير. الرغبة في ال كشف عن معانيها
 .تقوم بتمثيله ما

ي الجماليات موجهة للإبصار وحده، فتلك وظيفة أولية هي جزء لذلك لم تكن العين ف
يقة الجسد في اصطدامه مع عالمه إن الأساسي . من نظام فسيولوجي هو الذي يتحكم في طر

وبهذا ستكون هذه الخاصية مستقلة عن هذا النظام، إنها حرة، فهي تنتقي . فيها هو النظرة
العيان "صر في الطبيعة الغفل، ما يسميه هيجل فنحن نبُ. موضوعها وفق زوايا دائمة التحول

، ول كننا ننظر في الذاكرة الثقافية، أي ضمن خزان الثيمات التي احتفظت بها عين "العيني
 . (7)تنظر وتسُرب المتاح الإنساني إلى موضوع نظرتها

 -----
ية، المركز الثقافي للك: انظر كتابنا -1  .، الفصل الأول2112تاب، بيروت تجليات الصورة، سميائيات الأنساق البصر
1- Gaston Bachelard : La psychanalyse du feu , éd Gallimard, p.38 

3- Larent Lavaud : L’image, éd Flammarion, Paris 1999, PP.14-15 

4- Larent op cit, p.16 

5- Larent Lavaud  op cit,p.18 

6- Olivier Reboul : Le slogan, éd Complexes, 1975,p.58 

  22، ص 2121وتحملني حيرتي وظنوني، سيرة التكون، المركز الثقافي للكتاب، بيروت، : انظر كتابنا  -7
 


