
 

 

 
 

 

 

 

 العدد من مواد هذا
 

***** 
 التلقي المغربي للشابي

 الكتاب المدرسي والتدريج
 تجليات القارئ ووظائفه

 في مقاصد النص ووظائفه
 شعرية الخطاب الصوفي
 سميائيات خطاب البيو

 اللسان والهوية
 

 

 

 

 

 

 العدد من مواد هذا
 

 الرمــــزية وتجـــــليــــات المعــــــــنى    
 المشروع البـــلاغي لمحمد الولي
 ؟لمن تقُـــــرع أجــــــــــــراس آسفي

 رحه ـان مع جـالإنس راع ــــص
 مـــــــــــوت الثقـــــــــــــــافية الشعبية

 وس إلى الأيدلونـــــن اللوغــــم   
 الصــــــوفية أو طـــــاقة الفــــــراغ   

 التـــــــــرجمــــــــــــة وخطــــــــاباتــــــــها
****** 

 
 
 58العدد  

2022 



 علامات
 
 

                                

  
 
 
 
 

                                                                                      
 
 
 
 
 
                                 
 
 
 
 
 

 
 

 

 
 تعبر المقالات المنشورة عن آراء أصحابها                                                                          92/4221 القانوني:الإيداع 
 رد المقالات التي لم تنشر إلى أصحابهاتلا                                                                41/21 الصحافة:ملف 
 تقنيةارات ـلاعتب المقالاتترتيب يخضع                                                              ISSN=4441-1142 الدولي:الترقيم 

 
 

 طبع هذا العدد بدعم من وزارة الثقافة

 
 

 المدير المسؤول      
 سعيد بنگراد   

 

 

 المرحوم عبد العلي اليزمي
 

 

 المرحوم محود ميري

 
 هيئة التحرير  
 محمد   الـولي   

 أحمـد الفوحي       
  وميكمـال الت       

58 

 مجلة ثقافية محكمة



 

  



المحتويات 


 3             سعيد بنكراد:  المعنى                        الرمزية وتجليات  -     
 21      محمد الداهي        :          لمن تقُرع أجراس آسفي                - 
 31         سالم اكويندي   :    صراع الإنسان مع جرحه                   - 
 55             معنانياسين :   ي لمحمد الولي                 المشروع البلاغ - 
 33        عبد الكريم الفرحي:                      "...هذا الوثن كان أناي" - 
 18    محسن الدموس        : تحذير قبل فوات الأوان          :إلزا غودار - 
 19            سعيد أراق    : موت الثقافة الشعبية                          - 
 999        الحسين والمداني    :      سلطة الإقناع في فواتح الحكي الشعبي - 
 923           حسن الطويل  :              الصياغة الأدبية في النثر الصوفي - 
 933           مصطفى العطار:               الفيزياء الصوفية أو طاقة الفراغ - 
 931     عبد الرزاق أومتي    : ا                              الترجمة وخطاباته - 
 955            محمد الشنقيطي: ترجمة مقام التلفظ في البورتريه                 - 

 
 



 58 علامات

 3 

 
 المعنى الرمزية وتجليات

 سعيد بنگراد
 

1 
لا يمكن "للغطاء اللفظي أن يبلْغُ الحدود القصوى في الذات الإنسانية، ولا يمكنه 

أيضا، هناك مناطق في هذه الذات وفي الوجود تظل دائما  (1)تقديم وصف شامل لها"
تفصل خارج سلطان اللغة وخارج قدرتها على تقطيع المدرك وفق محددات مفهومية 

الشيء لا يكون حقا بإطلاق في وقت واحد ومن  بينها. ذلك "أن الكائنات والأشياء وتميز
، فالموضوع أشمل وأوسع بالضرورة من العلامة التي تعينه. وهذا معناه أن (2)وجه واحد"

 ممكناتها هي، لا إلى مجموع ما هو موُدعَ في الشيء حقا.اللغة تصف الشيء استنادا إلى 
بة المعنى ناقصة دائما"وهذا ما يج ، إنها تقتضي بالضرورة بلورة سياقات هي (3)عل "تجر

سبيلنا إلى استعادة ما ظل خارج التمثيل أو استعصى عليه. إن الإنسان يعُطي الشيء 
يداعه في مفهوم ينوب عنه. وخارج هذا التمثيل ليس هناك  المحسوس معنىً من خلال إ

 سوى العماء المطلق. 
في الطبيعة يوحي بشيء آخر غير ذاته، إنه ليس منذورا لوظيفة فلا وجود لشيء 

أخرى غير ما توده الـموُجهات الأولية فيه وتبُيحه. وهذا معناه أن الأشياء والكائنات 
موجودة بضرورات الوجود لا غير. إن الممارسة الإنسانية وحدها قادرة على إنطاق كل 

و تطابق بين الكلمات والأشياء التي شيء في الـكون. فضمنها تبلورت حالات توافق أ
تسُميها، ما يشُير إلى وضع اسم لشيء، أي منحه سمات دالة عليه بالجزء أو الكل. لذلك 
بة الوجود ضمن عجلة  كانت هذه التسمية هي الشكل المفهومي الأول الذي وضَع تجر

ية ستستوعب لاحقا كل شيء في حياة الإنسان. يشير هذا الشكل الرمزي إ لى "الحد ترميز



 الرمزية وتجليات المعنى                                                                                                 

 4 

ُمكننا من التواصل فيما بيننا خارج ما يشُكل "عالما أبيض" لا يقول  الأدنى" المعنوي الذي ي
 إلا ما يمكن أن يلتقطه الحس في الطبيعة. 

إن المتكلم في هذه الحالة لا يبحث في ذاكرة الكلمات عن إحالات أخرى غير ما 
فالمسافة فيه بين العلامة وما تسُميه يمكن أن يقوده إلى المرجع الذي يشُير إليه الكلام، 

قصيرة جدا. إن الكلمة ليست كلمة لذاتها، إنها كلمة من أجل تعيين ما يوجد خارجها. 
وذاك ما يميز كل الوقائع التي تشكل التبادل اليومي بين الناس، فهؤلاء لا يلتفتون في 

كل  إلى مردود مشدودون إلى مردودها، مثلما ينشدَّونالأسواق إلى كلماتهم، إنهم 
البضائع في السوق. إن "المعنى في هذه الحالة يموت في المرجعية وتموت المرجعية في الفعل 

يماءة الدالة على الشيء الذي تشُير إليه. إن المعنى (4)الذي يكشف عنها" ، كما يقع للإ
 "مكشوف" في حالات التسمية المباشرة.

ية في هذا السياق، "على ما  يجمع بين كل الطرق التي تروم منح لذلك تُحيل الرمز
. فنحن لا نمتلك الأشياء في (5)الواقع معنى، ومن خلالها يتخذ هذا الواقع بعدا موضوعيا"

حقيقة وجودها، وإنما نكتفي بالتقاط المعاني الدالة عليها. بعبارة أخرى، إننا نثَق في 
بين عالمنا الكلمات أكثر من ثقتنا في ما يوُرده الحس على الذهن. لقد فصُ   ل بيننا و

بعلامات ستكون هي سبيلنا الوحيد إلى قول شيء ما عن الـكون وعن الـكينونة التي 
، فما خسرناه ونحن ننأى (6)تستوطنه. "لقد تزامن تشكل هذه الـكينونة مع تشكل المعنى"

لقد حلت العلامات محل عن الحسية فينا، سنستعيده في مساحات التمثيل الرمزي. "
. إن الكلام لا يسمي (7)وحدها توهم الناس بحقيقة ما هو ماثل أمامهم" الواقع، وهي

 فقط، إنه يكيف العلامات مع إكراهات المحددات الثقافية.
وذاك ما تشُير إليه لحظة التعيين الأولى )التسمية(، "فعندما تولد الكلمة تعود الأشياء 

يكور(، إنه ي تخلص من أسر الأشياء ليسُْلم إلى طبيعتها، حينها ينتصب الإنسان واقفا" )ر
قياده لنظام لغوي صارم سيتعلم من خلاله كيف ينتمي إلى كل أنظمة الوجود، وهو 
وسيلته أيضا إلى خلق عوالم لا تعيش في الغالب إلا في اللغة، فعلى ضفاف "الزمنية 



 58 علامات

 5 

الموضوعية" تتطور زمنيات أخرى تستعيد ما نسيهَ الناس وما سُلب منهم أو ما ضاع في 
 تفاصيل المعيش اليومي. ذلك" أن الـكينونة تقُال بطرق متعددة"، كما يقول أرسطو.

بعبارة أخرى، إن الأشياء في التمثيل الرمزي لا تقول كل شيء عن نفسها، إنها 
من ذلك إلى الذات التي تعُيد صياغة ما يأتيها من خارجها، إنها من خلال توكل جزءا 

يبة والبهتان والتضليل. وهذا النقصذلك توسع من ذاكرة الـكون وتزرع ف ان، يه الشك والر
يل لأن الكلمات  يل والباعث عليه. فنحن نحتاج إلى التأو كما سنرى أسفله، هو أصل التأو
لا تحمل ما يكفي من الحقائق عن الشيء الذي تمثله، أو أنها تقول عنه أكثر مما يجب قوله. 

ية الإنسان مودع في رغبته في أن يك ون أكبر وأوسع وأعظم مما يسمح به فجزء من هو
شرطه ككائن فانٍ. لذلك كان المخيال، والتخييل في كل صيغه، وسيلة مثلى من أجل 
ية لا يمكن أن تدُركَ في حقيقتها إلا من خلال وجود  خلق "مناطق" جديدة في هذه الهو

ء فهم مضاف يستحضر ما تبلور في الرمزي. "فأن ينساق المرء، في هذه الحالة، ورا
 .(8)متاهات المعنى، فإن ذلك لا يشُكل تناقضا عنده، فهو يسعى إلى خلق توافق مع نفسه"

يقود إلى انتقاء  (9)بعبارة أخرى، إن الدلالة مشروطة دائما بعملية "حسم سميائي"
ممكنات منها واستبعاد أخرى. وذاك ما يشُير إلى أن "الفهم" لا يقود إلى تحديد معنى 

ية يعُد النص بؤرتها الأساس. إنه تلقاء ذات موجود من بة رمز ه، إنه يكتفي برسم حدود تجر
يل، وهو أيضا شرط وجود دلالات يمكن أن تنتشر وفق قصديات أخرى غير  شرط التأو
ما يوده الـمتُلفظ. وذاك ما يصدق على كل الوقائع الدالة في حياة الإنسان. فكما أن الـكثير 

ية مودعة في  قى الأثر ُّّ أشكالها برغبة النحات أو في غفلة منه أو ضدا عليها، من أسرار الل
فإن النص أيضا يمكن أن يقول الـكثير عبر ما تتجاهله كلماته أو ما تقوله ضمنا، إنها معان 
نتج ضمنها. "فحيث يكون هناك كائن يحلم أو  مصدرها سياقات لا تتحكم فيها اللحظة التي أُّ

يل ينتمي يستشرف المستقبل أو ينَظْم شعرا، سيكون هن يل. إن التأو اك رجل يقوم بالتأو
يا إلى الفكر الرمزي، وإلى المعنى المزدوج" ية استنادا إلى ذلك " (11)عضو . وستكون الرمز

 .(11)هبة من هبات اللغة"



 الرمزية وتجليات المعنى                                                                                                 

 6 

في الفرنسية( غامضا وملتبسا، "فهو إحالة واتجاه في  sensلذلك كان لفظ "المعنى") 
سيرورة تقود من سنن إلى آخر، أي من عبارة إلى الوقت ذاته. إنه في الحالة الأولى 

بين نقطة  مضمون. وهو في الحالة الثانية قصدية، أي علاقة قائمة بين مسار يجب قطعه و
بية على القصد والتعيين أيضا، "(12)يجب الوصول إليها" فعنيت بالقول . وهو دال في العر

يعني الشيء، أي يظهره  ماكذا: أردت. ومعنى كل كلام ومعناته ومعنيته: مقصده، و
يعُنون، وما يعُنى به، يهتم به، وهو أيضا ما نعنو له  ى به أي يسُمى و َّّ يقصده، وما يعُن و

 ونخضع له )لسان العرب(، وهو ما يتضمن الهداية والإرشاد أيضا. 
وهي صيغة أخرى للقول إن المعنى تنظيم وترتيب وفصل وتمييز وغاية، إنه في أصله 

مقتضيات الفهم وشرط من ؤ، أما في استعمالاته فهو جزء من حاصل تواضع وتواط
شروطه. فالناس لا يفهمون إلا ما له معنى، أي ما له قصد صريح أو مضمر. فالدليل، مثله 
مثل الوعي، موجه إلى "مستهدف" هو الغاية من التعيين؛ "فحد الدليل ما صح أن يرشد إلى 

ل هنا برهنة على وجود شيء، ولـكنه دال . والاستدلا(13)المطلوب الغائب عن الحواس"
أيضا على ما يقود إلى التعرف على ما هو موجود خارج اللغة. لذلك كان " الدال ناصبا 

. فقبل أن يتشكل الدال لن (14)للدليل، فهو الذي يفعل فعلا يسُتدل به ما هو دليل عليه"
 يكون المعنى سوى كتلة غير قابلة للضبط.

يل في ه ية التي تقوم بها إن مفهوم التأو ذه الحالة لا يتجاوز ما يشُكل الوظيفة الرمز
ية، تشُير هذه الوظيفة إلى سلسلة  العلامات وهي تحل محل ما تقوم بتعيينه. ومن هذه الزاو
ية وتمنعنا من الذهاب إلى ما هو أبعد مما تعرضه العين علينا.  الوسائط التي تحجب عنا الرؤ

ية". فنحن نعي أنفسنا ونعي وهي الوسائط ذاتها التي كان كا ير يسميها "الأشكال الرمز سير
ين ونعي الطبيعة التي تحيط بنا استنادا إلى وسيط يتحقق كل شيء في الوجود  وجود الآخر
بواسطته. فالصوت الدال على الأسماء والأوصاف ومجمل العلاقات القائمة بين  داخله و

ية، إ يل لحقيقة موضوعية ما كان لها الأشياء والمظاهر والضمائر هو من طبيعة رمز نه تأو
أن تستقيم في وجداننا دون وساطة الأصوات. وذاك مصدر اختلاف الألسنة واختلاف 



 58 علامات

 7 

يل أيضا. فليس الفهم شرحا  طرقها في تقطيع المدرك ومفهمته، وذاك هو الممر نحو التأو
ي يل، "ولن يكون فهما حقيقيا إلا عندما يعي ذاته بأنه تأو ، إنه لا (15)ل"للكلام، إنه تأو

يكشف عن موضوع فقط، إن الفاهم يدُرك من خلاله شرطه الرمزي أيضا. أو هو محاولة 
للتخلص من الحس فينا، " فالإنسان يسُقط أحاسيسه في المعرفة الحسية على كل الأشياء"، 

 ولـكنه لا يعرفها إلا من خلال المفاهيم التي تسميها.  (16)ركما يقول هيرد
يل في هذه الحالة "" قول شيء ما عن شيء ما"، إنه دال  بعبارة أخرى، إن التأو

يل" . إن المؤول يكتفي (17)فقط على دلالة الجملة... فالكلام الدال يصُنف ضمن التأو
ية محايثة لسيرورة انفصال الكائن البشري عن محيطه الطبيعي، وهي سيرورة  بالتقاط رمز

ير(. تمت في اللغة ومن خلال حدودها، وذاك ما جعل  يا" )كاسير الإنسان" كائنا رمز
، إنها شكل رمزي لا (18)لذلك نظُر إلى العلامة دائما باعتبارها "كل لفظ وضُع لمعنى"

يتحكم فيه سوى التواطؤ، إن الكلمة ليست موجهة لتمييز شيء يشير إلى حالة مفردة في 
يفة هي في الوق ت ذاته رمز حقيقي، الواقع، بل من أجل تمثيله في الرمز. "إن المعرفة المز

. فما يسميه (19)إنه رمز حقيقي لشيء لا يمكن لأي شيء آخر أن يكشف عنه غيره"
بة من المفهمة. يفة" ليس سوى حالات تشخيص هار يكور "معرفة مز  ر

بعبارة أخرى، "إن وجود الرمز مشروط بوجود عبارة لسانية تستثير الـكثير من 
يلا. ومصدر ذ لك وجود بنية قصدية لا تعود إلى الرابط بين المعاني، وذاك ما يقتضي تأو

ية خاصة بهذا المعنى، يتعلق الأمر برابط بين المعنى والمعنى،  المعنى والشيء، بل إلى معمار
يل وحده قادرا على إدراج الرمز ضمن  رابط بين معنى ثان ومعنى أول. لذلك كان التأو

يل "يح. (21)القضايا الـكبرى للغة" يل على بنية قصدية من درجة ثانية وهذا معناه أن التأو
تفترض وجود معنى أول الغاية منه استهداف شيء أول يحيل على شيء آخر غير 

. ذلك أن التعدد في الدلالات ليس قصدا عرضيا مصدره المتلفظ فقط، بل هو (21)ذاته"
 خاصية من خاصيات اللغة ذاتها. إنه تعبير عن تعددية الأبعاد في الإنسان، أو هو حاصل



 الرمزية وتجليات المعنى                                                                                                 

 8 

عجزنا عن استيعاب كل انفعالاتنا وإيداعها في مفاهيم قابلة للتداول خارج وجهها 
 المشخص.

يتعلق الأمر بمخلفات حضور الإنسان "في العالم"، إن العلامة هي سبيله للانفتاح على 
خارج لا يمكن أن يستقيم إلا في وعيه. إننا لا نعُين الموجود في العالم في "شيئيته الشيئية"، 

ير هايدغر، إننا نسُميه من خلال محدداته، أي نصُنفه ضمن معنى هو الذي تحتفظ به بتعب
الذاكرة. فهذه المعاني موجهة إلى تدبير شأن نفعي لا يتجاوز حدود ضمان البقاء على 
الأرض. وهي بذلك قاصرة عن قول كل شيء عن كينونة الإنسان. ومن خلال هذه 

المعنى وفي أشكال حضورنا في الحياة، وهي سبيلنا  السمات تتحدد النواة الدائمة في شكل
ية أيضا.  إلى تحديد الطارئ في الذاكرة الرمز

يكو عن العملية التي تقود إلى الارتباط بالعالم  ووفق هذا المنظور يتحدث أومبيرتو إ
الخارجي، فهي في تصوره إضافة "شحنة دلالية" تستعيض عن المدرك الحسي بما ينوب عنه 

بط الوثيق بين "مدلول إدراكي" و"مدلول لساني". يتعلق الأمر في هذه من خلال ال ر
العملية بـــ "ملء"، بالمعنى الفينومينولوجي للكلمة، فهي التي تقود إلى استعادة المدرك في 
بة المعيش. استنادا إلى ذلك "يكون فعل الإحالة رابطا بين  المعنى، أي تدُرجه ضمن تجر

بين كفاية بة إدراكية و )...( حينها تصبح الإحالة اللسانية على شيء من طبيعة  دلالية تجر
ً بين موضوعين من طبيعتين مختلفين: مضمون فعل إدراكي من جهة  غير لفظية مواجهة

. وهو ما يعَني ألا وجود لما نراه في حقيقة أمره (22)ومضمون فعل لساني من جهة ثانية"
ه هما في واقع الأمر عملية واحدة تتم في إلا من خلال ما يسُميه، فأن ترى شيئا وتسُمي

المعنى لا في الوعي الذي يدُرك )مثال هوسيرل: أن ترى الأحمر وتسميه أحمر هما عملية 
 واحدة تتم في الدلالة(.

وهي السيرورة ذاتها التي يصفها بورس بمفاهيمه الخاصة حين ينتشل الموضوع من 
يحوله إلى حاضن لأقسام لا يمكن أن ت حضر في الذهن إلا من خلال خطاطة ماديته و

مجردة تتضمن كل النسخ الممكنة )البنية الإدراكية(. إن العين محمية من قبلُْ بجهاز 



 58 علامات

 9 

مها كيف  َّّ ية، لا مفهومي هو الذي عل تنظر بالمعنى إلى ما يأتيها من الحس. ومن هذه الزاو
رة التي تقود إليه. يمكن "للمدلول الإدراكي" أن يتحقق بصفته تلك إلا حين تحتضنه العبا

فنحن لا ندرك وجود الشجرة إلا في الحدس، أما في حقيقة الإدراك المفهومي، فإن 
الشجرة هو اللسان، فاستنادا إليه تتناسل معانيها وتتكاثر وتنتشر من أشدها ارتباطا  موطن

يدا، أي ما يمكن أن يعود إلى  باللحظة الأولى في التعيين، التسمية، إلى أكثرها تجر
ية. وفي هذه الحالة، ستنفصل عن سياقها الأصلي لتصُبح دالة على ا ستعمالاتها الرمز

بة والأصل والجنس وما تشاؤون من الدلالات التي لا تتحكم فيها سوى الموسوعة.   الخصو
 

2 
يدية "يتم استيعاب القطيعة  وضمن هذا التراكب بين الإدراك الحسي والمفهمة التجر

للشيء أيضا، وذاك ما يحدد المسافة الدلالية التي  يوضع الاسم بين الشيء ومعناه، وضمنه
يل" وتج يزه وتقتضيه أيضا. يتعلق الأمر بحجُُب تفَصل وتصَل بين الحسي في  (23)تبُيح التأو

بما أن الفواصل بين ما  بين التشكل المفهومي للعالم في الذهن في الوقت ذاته. و الطبيعة، و
بين المسمى والمو يصَف و صوف لا يمكن التحكم فيها، فإن الإخلاص للمرجع يسُمي و

يكون أمرا مستحيلا أيضا في الـكثير من الحالات. هناك مضافات الذات وتعدد واجهات 
الموصوف، وهناك النقصان في التمثيل في الوقت ذاته. فمن البقايا الغفل في التسمية يتسلل 

يل"، كما كان يقول نيتشه.الظن والشك وتبزغ الحاجة إلى فهم إضافي، إن "الحياة ذا  تها تأو
وتلك هي "الفجوة" التي تتسلل من خلالها كثير من المعاني التي قد لا تكون لها صلة 
بقصد المؤول أيضا. ففوق هذا وذاك هناك الموسوعة الثقافية، فهي التي  بقصد الكلمات و

"فعلاقة الاتها. تتحكم في استعمالات الكلمات وهي التي توجه قصدياتها وتغير وتعدل من دل
يقة نفسها، هناك قيم ومعايير  الإنسان مع العالم ومع الله ومع نفسه لا تتحقق في الزمن بالطر

بل إن الـكثير من . (24)تظهر ثم تختفي وعلى المؤرخ الانتباه إليها درءا لفهم خاطئ للماضي"
إن لم نردها أشكال السلوك الإنساني والـكثير من الطقوس الاجتماعية تستعصي على الفهم 



 الرمزية وتجليات المعنى                                                                                                 

 01 

ية لم يستطع الإنسان التخلص منها، فهي وحدها تمكننا من تفسير ميلنا إلى  إلى أبعاد أسطور
تسلق الجبال أو العبث بالماء في الأنهار الـكبيرة أو الاستحمام في البحر، وهي التي تجعلنا 

 نقبل كل ما يقُال لنا في عوالم التخييل. 
اعتباره شحنة دلالية تضُاف إلى الكلمات أو لا ينُظر إلى الرمز في هذه الحالة ب

يلي  الأشياء. هناك سمات جديدة ستسُند إليه هي التي تعتمدها الهرموسية وكل نشاط تأو
يروم استعادة دلالات ظواهر وطقوس وأساطير. إن "الغاية من هذه الاستعادة هي تعميم 

تشُخص، بفضل البنية  الخ برة الإنسانية لـكي تتخذ بعدا كونيا ملموسا. فهذه الأساطير
بتنا إثر ذلك توجيها  السردية التي تتحكم فيها، أحداث وقعت في" ذلك الزمن"، وستتلقى تجر

يشير إلى الفاصل بين بداية ونهاية، حينها يشحن حاضرنا بذاكرة وأمل. بل إن  زمنيا يجمع و
عة الأساطير تحكي، فيما هو أبعد من ذلك، في شكل حدث عابر للتاريخ، تلك القطي

اللاعقلانية، وتلك القفزة العبثية التي تفصل بين حقيقتين: تشير إحداهما إلى براءة المآل، 
. فنحن في الحالتين نعيش قلقا موزعا على بدايات (25)التاريخ" أما الثانية فتشير إلى خطيئة

 ضاعت منا إلى الأبد وعلى نهايات مجهولة لا نعرف عنها أي شيء.
ى ذلك، لا يعُبر عن نفسه من خلال مفاهيم العقل وحدها، إن الإنسان استنادا، إل

يسُقط الـكثير من الأحلام التي لا يمكن أن تتحقق إلا في الاستيهام. إنه  يرسم و إنه يحكي و
يده العقل ولا يستطيع صياغته في المفاهيم. وذاك ما يفسر  يحاول خلق عوالم تشُخص ما ير

ية الأمثال. فنحن لا نتوجه الى الدهماء حكمة هذه الأساطير وعبرة المحكيات الشعبي ة ورمز
كما نتوجه إلى العقول التواقة إلى معرفة أكثر مما تقوله الكلمات، إن الدهماء تقنع بفتات 
يه التعدد فيها. وهذا معناه " أن الأسطورة تكشف عن بعد  المعاني، أما الذهن المتقد فيغر

فالإلهام الأسطوري، الواهب الواقع. في المعيش الإنساني من طبيعة قيمية منفصلة عن 
للمعاني، يكشف عن ممارسات في الـكون توجد خارج توسط العقل. فالاستعانة 
بالأسطورة لا يحيل على حقيقة الأشياء، بل على حقيقة الإنسان وعلى وروابطه مع العالم 

يات لم تكن(26)ومع الله" محكيات  . وهذا معناه أن الأوديسا والشاهنمة والـكثير من المرو



 58 علامات

 00 

. إنها محاولة (27)تصف خوارق أبطال لا يقهرون، بل كانت محاولة لتشخيص حكمة الحياة
 لملء فراغات تركتها زمنية قدسية نجهل الـكثير عنها.

ية للقول إن الإنسان يرُوّ ض الطبيعة بالكلمات الدالة عليها، ولـكنه  وتلك صيغة مجاز
يعُين في الوقت ذاته، إ نه يستعملها ضدا على رغباته أو يستعملها سيكون ضحية ما يروض و

ه لنفسه من طقوس وشرائع، أو ليبرر الخضوع والانصياع  َّّ من أجل التحايل على ما استن
لقوى لا قبل له بها. ذلك أن الأشياء والكائنات في حقيقة الطبيعة ليست هي ذاتها في 

ط، إنها تشُير أيضا إلى استعارات اللغة، فصورة الأسد لا تشُير إلى وحشيته في الغابة فق
الشجاعة والشهامة والنبل، ولن يكون الغول بكل صفاته سوى إنسان مقنع يحمل الشر 
والفظاظة والـكثير من صفات التوحش. تماما كما هي المظاهر والأبعاد والـكثير من 
العلامات المضافة الدالة على معاني في الذات الإنسانية لا على ظاهر الأشياء. إن "كلمة 

 لب لا تعض"، كما يقول أرسطو.ك
ية في هذا السياق ليست حاجة أولية فرضتها سيرورات التأنسن، إنها درجة  إن الرمز
عليا داخل هذه السيرورة، إنها دالة على وجود مضاف يتحقق خارج النفعي في سلوك 
الناس؛ إنها مودعة في نصوص الدين والأساطير، وهي أيضا في نصوص الشعر والسرد 

يل والـكثير من الطقوس الاجتماعية. فقد يكون الإنسان قد اهتدى إلى العيش والتشك
المشترك استنادا إلى ما يقتضيه حس البقاء عنده، ولـكنه كان في حاجة إلى غطاء تخييلي 
يُجنبه ضيق العيش ورهبة الموت وغضب الطبيعة وما يمكن أن يصدر عن قوى اجتماعية 

قت عليه وحرمته من لقمة العيش َّّ ية لم تكن الأساطير سوى حالات ضي . ومن هذه الزاو
عيش يمارس فيها بالتشخيص ما ضاع من العقل أو تطور على هامشه. فلـكي نفهمها وجب 
يلها وردها إلى أصلها الأول. "إن النصوص شبيهة بالمنازل، يجب إعادة تشييدها لتتحول  تأو

 فء المقام.. فما بين المنزل والمسكن هناك السكينة ود(28)الى مساكن"
إن النصوص، استنادا إلى ذلك، ليست في غالب الأحيان سوى "استعارة" كبرى 
تحتضن كل أشكال الخوف والقلق والأحلام التي رافقت الكائن البشري على الأرض. 



 الرمزية وتجليات المعنى                                                                                                 

 01 

فلم يراهن الإنسان فيها على قول حقيقة تُخ بر عن وقائع عاشها حقا، بل كان يود بلورة صيغ 
لانفعالات والأهواء خارج إرادة الناس أو في غفلة منهم. ولم تشخيصية تعُشش فيها ا

يكور في النظر إلى كل المحكيات والأساطير التي خلفها الإنسان وراءه باعتبارها  يتردد ر
ية الإنسانية من طبيعة سردية، إنها لا تستمد  وقائع يجب أن تصُنف ضمن التاريخ. فهو

 اصل ما ينُتج في التخييل.وجودها من وقائع فعلية فقط، بل هي أيضا ح
يل  . وقد يكون "محاولة (29)"تكتيكا للشك أو موقفا ضد الأقنعة"لذلك كان التأو

يبة في نصوص تدعي الحقيقة بمعانيها الظاهرة  لاستعادة معنى مهدد بالضياع أو شكا ور
نشكك فيه، أو على الأقل نشير إلى . فسؤالنا عن فحوى ملفوظ ما، معناه أننا (31)فقط"

يل جميع هذه الحالات  وفيالات الغموض والالتباس التي تكتنف معانيه. ح عدُ التأو
محاولة للقيام باستعادة مفهومية لما قيل في هذه النصوص في شكل تفاصيل منتشرة في 

فداخل اللغة يودع الإنسان حقائق وجوده، وداخلها حياة تعُاش في غفلة من الأحياء. 
وداخلها يتحرك معبوده أيضا. فالتمثيل ليس حاصل رابط  يبني عقائده وطقوسه وتوسلاته،

مباشر بين صوت وواقعة، بل هو سيرورة قد نعرف الـكثير عن بدايتها، ولـكننا لا نستطيع 
بين عيش لحظي  وضع حد لإحالاته. وذاك هو الحد الفاصل بين إنسانية تنتشر في الزمنية و

رجَلٌُ بية مرادفا للفطنة والنباهة،" فلا يعيد إنتاج سوى نفسه. لذلك كان الرمز في العر 
  ّ أْي  بيَ َّّ ينُ الر ز  َّّ خ ينُ الر َّّ يلهُُ; وهو: العْاَق لُ الث أْي  أَص  َّّ ُ الر ّ د أْي  أَيْ: جَي َّّ ينُ الر أْي  ورَزَ  َّّ ُ الر نُ رمَ يز

ماَزةَ ")لسان العرب(. َّّ  الر
ية قبل وتلك سمة من سمات التمثيل الرمزي في حياة الإنسان، "فلا وجود لرمز 

ية متجذرة في تفاصيل حياته، فإن الـكون  الإنسان الناطق، فعلى الرغم من أن الرمز
والرغبة والمتخيل كل أولاء يعبرون عن أنفسهم من خلال اللغة في المقام الأول. نحن 

. وهي (31)وإضفاء طابع قدسي عليه" دائما في حاجة إلى الكلام من أجل استعادة العالم
ننا لا نؤول المفاهيم بالمفاهيم، إننا نبحث فيما بنُي في الصور الحسية وفي صيغة أخر للقول، إ



 58 علامات

 03 

يات والطقوس الاجتماعية عن معادلاتها في المفاهيم الذهنية. إننا ننطلق من المعنى  المرو
 الظاهر من أجل الإمساك بدلالات تختفي في ما روُ ي أو تم تشخيص صفاته.

يل بال وصول إلى حقيقة كلية، فالمؤول يكتفي لذلك لا يتعلق الأمر في التأو
يلي بعينه. ذلك "أن التحكم في المسافة الفاصلة  بالإمساك بحالة من حالاته ضمن افتراض تأو
بين المعنى الحرفي والمعنى الغامض أمر صعب، فقد يقودنا هذا المسعى إلى المعنى "الحقيقي"، 

الحالتين معا إما الى السماء وإما  ولـكنه قد يضُللنا أيضا )...( لذلك تتوجه الهرموسية في
. إن استعادة زمنية مضت كما تحققت في المعنى، في الهرموسية وفي (32)إلى العدم"

حد سواء، لا يمكن أن تتحقق إلا من خلال استحضار الحاضن الثقافي الفينومينولوجيا على 
 ن خارجه.للذات التي تؤول، فذاك شرط وجود أفق آخر يهفو إلى استيعاب ما يأتيه م

يتعلق الأمر بالوصْل بين زمنيتين يشدهما المعنى إلى بعضهما البعض. فإذا كانت" 
يل ليست كافية أيضا" . (33)الإرادة في البناء وحدها غير كافية، فإن نوعية القصد في التأو

إن المؤول لا يبحث في مخزون جاهز ومودع في ذاكرة لا تتغير، إنه يواجه ما يعرف بما لا 
، (34)و ما هو بصدد البحث عنه. "إننا نود التعرف على ما كنا نعرفه من قبل"يعرف أ

يل، لأننا في حاجة ولـكننا نخشى ما سنصل إليه. بعبارة أخرى ، إننا لا نكف عن التأو
دائمة إلى وسيط لـكي ندُرك مصدر وجودنا على أرض لا نعرف دون هذه الوسائط كيف 

 حللنا فيها.
يل فحسب، بل لذلك لم تكن الهرموسية ق يقة في انفتاح الذات  كانتاعدة للتأو طر

. وذاك ما يقتضيه شرطنا، فنحن في حاجة أيضا على آفاق أخرى غير ما يوحي به وجودها
إلى معنى أول لنتواصل فيما بيننا، ففي غيابه لا يمكن الاستقرار على حقيقة بعينها، ولـكننا 

ي ن على قول ما يكفي من الحقائق في حاجة الى الـكثير من المعاني لـكي نكون قادر
للـكشف عن أسرار وجداننا. وهي حقائق لا يقول عنها الشرط النفعي في الغالب أي 
شيء، إن نصوص التخييل وطقوس الدين والمجتمع يمكن أن تكشف عن بعض أسرارها. 

لقد وهذا معناه أن "الناس لا يتكلمون اللغة التي تحتضن الرموز، إنها هي التي تتحدث إليهم. 



 الرمزية وتجليات المعنى                                                                                                 

 04 

يق كل من جاء إلى هذا العالم" . فلا (35)ولدوا في اللغة، في ضوء اللوغوس الذي ينور طر
"فكل كلمة وكل إشارة تتضمن شيء يمكن أن يوجد في هذا الـكون خاليا من الرموز، 

يجب أن يستحضر المؤول ما كان متاحا  .(36)كنزا مخفيا يوضع بين يدي من يمتلك المفتاح"
 الموصوفة لـكي يدرك بعض دلالاتها.في زمنية الواقعة 

بعبارة أخرى، إن المؤول لا يؤول ما بنفسه، إنه يستعين بما قيل في اللغة عن أشياء 
يل ليس هدما، بل هو إعادة بناء تتم في مفاهيم تُجرد ما وصل  لا توجد في اللغة. إن التأو

اء منش َّّ غل بما يصل السماء إلى الوجدان في شكل مشخص. "إنه شبيه بالمعماري، كلاهما بن
يد المؤول التقاط  بالمثل لا ير اء تشييد منزل سيتهالك بعد حين، و َّّ يد البن بالأرض: فلا ير
يجب  معنى خاطئ يدُمر صرح النص. يجب رفع السقف إلى أعلى، إلى أن يبلغ السماء، و

ا ، أي موجود(38). فقدر الإنسان أن يكون "دازان"(37)أن تتجاوز الدلالة بعدها الحرفي"
يتحدد في المعنى لا في الموجود المادي. "إن الذات قطب قصدي، إنها حاملة لغاية، لذلك 
لا تتوجه إلى آخر، إنها مشدودة إلى حقل دلالي. فالظواهر ليست أشياء، بل هي محددات 

 . (39)الحياة القصدية، إنها الوحدات الدلالية الناتجة عن هذه القصدية"
يل في وتلك هي إضافات بورس في ميد ية، وفي ميدان التأو ان الدلالات الاستعار

بة"،  يف العلامة ليس شيئا، إنه "تجر " المقام الأول. فالموضوع الذي يتحدث عنه في تعر
يمكن أن يكون أيضا فكرا  فهو يمكن أن يكون عنصرا داخل ما يؤثث الـكون المحسوس، و

قد يكون موضوع اللغة بلا . ف(41)وانفعالا وإيماءة، كما يمكن أن يكون شعورا ومعتقدا"
إحالات مرجعية، بل قد يكون خارج قدرة الإنسان على تصور ما لا يستطيع تصوره. 
ية، إنه كيان مجرد، إنه موجود في حدس الوجدان فقط،  لذلك كان الله ذاته مقولة نظر
ولـكنه قابل للإدراك من خلال سلسلة الوسائط التي تقود إليه: هناك الأنبياء والحكماء 

 ولياء الله الصالحون وهناك الحج وحلقات الذكر وكل أشكال التعبد. وأ
استنادا إلى هذه الوسائط ينتشر الله في كل الوظائف والوقائع الاجتماعية، إنه في 
الأب والأستاذ والسلطان والقائد ورب العمل. إن حقيقته هاته لا تنال من عظمته في 



 58 علامات

 05 

يما وغفارا  وجدان المؤمنين، إنها الفضاء أو المساحات يا وكر التي يمكن أن يصبح فيها قو
ورحيما، كما يمكن أن تعبر عن ذلك أسماؤه الحسنى، وكما هي عظمته في خلقه. ففي 
الحالتين معا لا يعرف الناس عنه إلا ما يمكن أن يتشكل في وقائع قابلة للوصف 

مباشر، لذك  فلا ق بل للعامة بقصد اله، فالله أجل من أن يتُعرف عليه بشكلالمشخص. 
يا للتخلص من طبقات التعبير الحرفي.   كان تفسير الفقهاء وسيطا ضرور

يلية  وذاك هو الأساس الذي انطلقت منه الهرموسية ودافعت عنه كل التيارات التأو
يل هي الـكشف عن أن الوجود لا يأتي إلى الكلام، إلى المعنى  بعدها " إن الغاية من التأو

يام بتفسير كل الدلالات التي تنمو داخل عالم الثقافة. ذلك أن والتأمل، إلا من خلال الق
الوجود لا يصبح " ذاتا"، إنسانية وراشدة، إلا من خلال امتلاك هذا المعنى الموجود أصلا 
في "الخارج"، في الأعمال الأدبية وفي المؤسسات والمآثر الثقافية حيث تتخذ حياة الذهن 

رسائل من ماض ولى إلى الابد، بل هو حالة تصل  . فما وصلنا ليس(41)بعدا موضوعيا"
بين ما استدبرناه وما نتوق الذهاب إليه. إننا لا نؤول من أجل فهم ما مضى، بل  بيننا و

 نفعل ذلك من أجل تحديد سبيلنا إلى مستقبل لا نعرف عنه إلا القليل.
ولت وهذا أيضا ما كشفت عنه كل المحاولات التي كانت ترغب في استعادة زمنية 

ن في الغالب بأسرارها )لا شاهد عليها سوى المعاني التي تضمنتها  الهرموسية نصوص تضَ 
بين هذه النصوص ميثاق تواصلي صريح لا توصف وفقه حقيقة  الرومانسية(. هناك بيننا و
يري. ما يمكن أن يتخذ شكل تمثيلات  موضوعية، بل يعُاد بناء بعض شروطها بشكل تصو

ما يسميه البعض "العبرة" أو "الموعظة"؛ يدخل ضمن ذلك ما قام به مشخصة تحاكي الحياة، 
يليون الأوائل الذين حاولوا تفسير ما وقع في زمن قدسي استنادا إلى أساطير تروي  التأو
يدخل ضمنه أيضا كل القراءات النفسية التي  بدايتنا على وجه البسيطة. و قصة الخلق و

والشر الأصلي وكل العقد التي بنيت على  حاولت ضبط حدود مفاهيم من قبيل الخطيئة
يل مفارق للماضي، إنه  أساسها الـكثير من ضوابط الحضارة المعاصرة. "إن المجاز هو "تأو



 الرمزية وتجليات المعنى                                                                                                 

 06 

قراءة للقديم استناد الى نموذج الجديد، انه فعل هرموسي امتلاكي: إنه يضع القصد الجديد 
 .(42)محل القصد القراء "

الأسباب التي دفعت الـكثير من المشتغلين في  وقد تكون هذه الحقيقة هي أيضا من
يقوم  يل إلى تسَْفيه الفكرة القائلة بوجود "معنى كلي" هو ما يفيض عنه النص و ميدان التأو
بتشخيصه، ففي تصورهم ليس للنص من قصد مسبق يمكن أن يرتهن إليه في حالات 

يله سوى "اللعب الحر " بدوال تائهة بلا وجهة ولا غاي ة، وذاك هو مصدر المتعة توليده وتأو
فيه. "فعندما تتخلص العلامة من مؤلفها تسُلم نفسها لمتاهتها الأصلية حيث لا قدرة للمؤول 
يردا(. كما كانت فكرة وحدانية هذا المعنى هي التي قادت  على الإحاطة بكل دلالاتها" )در

وامتداده. وهي الهرموسيين الأوائل إلى افتراض وجود سر نهائي يمكن وضع اليد على كمه 
الفكرة ذاتها التي تبناها شارحو النصوص الدينية. لم يكن هؤلاء يبحثون عن مبدأ أخلاقي 

ية المعاني يجب أن يلتزم به الناس، بل كانوا يبحثون عن حقيقية تبنى في اللغة. و نظر
بعة معروفة في هذا المجال )المعنى الحرفي والمعنى المجازي والمعنى الأخلاقي والم عنى الأر

يلي  الباطني(. إن الأمر لا يتعلق فيها بدلالات موجودة داخل النص، بل هي افتراض تأو
 تبناه بعض آباء الـكنيسة المسيحية وتبناه قبلهم أحبار اليهود.

يل.  بين سيرورات التأو يظل المفسر في التفسير وذاك هو الفاصل بين التفسير و
مقاصدية تج بره على توجيه معاني  خارج النص وخارج روح كلماته، إنه أسير فرضيات

وسيكون التفسير هو مصدر  كلمات النص، أي إلى ما يسُهم في بلورة قاعدة للفعل.
بعد ذلك يبحث عن نص  الوقائع، إنه يحدد المساحة الدلالية التي يجب أن يتحرك فيها، و

د على لقد كان هم الأصولي هو وضع الييؤكد القاعدة التي يود الوصول إلى استنباطها. 
معنى "حقيقي" للنص هو سبيله إلى استنتاج "قاعدة للفعل". إن الفعل في هذه الحالة ليس 
وليد ضرورات حياتية راهنة يعبر عنها في سلوك واقعي، بل مودع في جزئية نصية هي التي 

إنه لا نؤول من أجل الـكشف عن حقائق مودعة في اللغة، يجب أن تتحكم فيه وتوجهه. 
ن أجل إثبات صحة ما قيل في كل السياقات. وذاك هو ثقل المعتقد، إنه يفعل ذلك م



 58 علامات

 07 

يل. حينها ننتقل من  "فليس المهم هو مضمون ما قيل بل القائل، إن المؤول يحل محل التأو
باط الاجتماعي" يمان الديني.(43)حقيقة الرسالة إلى فعالية الر  ، وإلى ما يمليه الإ

يكون قادرا عل استيعاب العناصر الثقافية لقد كُيف النص القرآني في التفسير لـكي 
على المسافة الفاصلة بين الجديدة التي استعمل ضمنها، لقد كان من الضروري التغلب 

يقيا واحتكوا  ثقافتين لا شيء كان يجمع بينهما. فالذين ولدوا وترعرعوا في أدغال إفر
يها لا يمكن أن يكونوا شبيهين بالذين رأوا النور في فضاء  بالطبيعة في مظانها بأشجارها وضوار

صحراوي يشكو خصاصا في العلامات. فهذا هو الرهان المركزي الذي كان يحرك الـكثير 
من مفسري النصوص الدينية ومنها القرآن. لذلك لم يهتم الـكثير منهم بأسرار أخرى غير ما 

يمان بالمعتقد.   يقود إلى استنباط قواعد للفعل تقوي الإ
يل، إن المؤول يتسلل إلى ذاكرة النص من ولم تكن تلك الغاية  المنشودة في التأو

خلال تنشيط ذاكرة كلماته في المقام الأول. فالكلمة ليست خرساء وليست بلا ماضي، إنها 
يل بالحقيقة، إنه وسيلة فقط لا تنسى استعمالاتها في سياقات أخرى. لذلك  لا يرتبط التأو

الاستعمال الاستعاري للكلمات  للـكشف عن بعض أوجهها، أو الـكشف عما خبأه
والأشياء والكائنات. وفي هذه الحالة، فإن الكلمات تنفصل عن مراجعها، وعن قصدياتها 
يكور.  في القاموس، إنها لا تعبر سوى عن نفسها، إنها تصبح "كلمات لنفسها" كما يقول ر

يبة من معنى مكشوف للعيان، لذ يل شكا في النص، إنها ر لك كان لذلك لن يكون التأو
يمانا بممكناته في قول أكثر مما يقوله منطوقه. "فلا وجود لوقائع فعلية ليس هنا سوى  إ

يل ... فليس للعالم معنى واحد، إن له معاني لا حصر لها ولا عد" كما يقول ،(44)التأو
 نيتشه.

يل لن تتجاوز حدود ما يمكن أن  وتلك هي حكم الاساطير والملاحم، فدون تأو
بها. "وهذا ما قام به البعض حين يقوله حكي عن خ وارق قامت بها آلهة لا رحمة في قلو

يعطي هذا الصيد في أعماق المحيط عن  حاولوا استكشاف الآفاق الداخلية للاوعي. و
الرموز والعقد من كل الأنواع نتائج مبهرة لم يفكر فيها المسكين هوميروس أبدا. إن أبسط 



 الرمزية وتجليات المعنى                                                                                                 

 08 

ن الدلالات الواقعية للأوديسة أكثر مما كان يعرفه طالب في التحليل النفسي يعرف اليوم ع
مؤلفها. وإذا حاول هوميروس التأكيد أنه لم يفكر في هذا أبدا، سيعُترض عليه بالقول إن 

يد قول ما قاله فعلا " . وتلك هي الآفاق (45)هذا الـكبت نفسه يعُد دليلا على أنه كان ير
يلي.  التي يفتحها النشاط التأو

----- 
0- H G Gadamer : L’art de comprendre, Ecrits II , éd Aubier,1991, p 197 
 06 ابن حزم الظاهري: الإحكام في أصول الأحكام المجلد الأول، دار الكتب العلمية، بيروت، ص-1

3- H G Gadamer : L’art de comprendre,op cit , p.194  

4 -    Paul Ricœur : Du texte a l’action, p.157 

5- Paul Ricœur : De l’interprétation, Essai sur Freud,éd Seuil, 1965, p.20 

6- Paul Ricœur : Du texte a l’action, éd Seuil, 1986, p.171 

7- Jean Baudrillard : Simulacres et simulation, éd Galilée,p.11 

8-Cynthia Leury : Métaphasique de l’imaginaire, éd Gallimard,2000, p.195 

9-Jean –Marie Klinkenberg : Précis de sémiotique générale, éd De Boeck Université, 1996,P.83 
01- : De l’interprétation, Essai sur Freud,éd Seuil, 1965, p,29 Paul Ricœur 

 84 ه صفسن-00

01-A J Greimas : Conditions d’une sémiotique du monde naturel, in Langages n 10 ,1968, p 14 

 14، ص 3791، مؤسسة الزغبي بيروت تحقيق نزار حمادالإمام الحافظ الباجي الأندلسي: كتاب الحدود في الأصول، -03
 17نفسه ص -04
05-Loana Vultur : Comprendre, l’herméneutique et les sciences humaines , éd Gallimard, 2017, p.15 

 Georges Gusdorf : Les origines de l’herméneutique, éd Payot, 1988,p.205 : ذكره -06
07- Paul Ricœur : De l’interprétation, op cit, p.31-32  

 4ص ، 3749في علوم اللغة وأنواعها، المكتبة العصرية ، بيروت السيوطي : المزهر -08
09- Paul Ricœur : Le conflit des interprétations, éd Seuil ; 1969,p.266 
11- Paul Ricœur : De l’interprétation, op cit p.28 
10- Paul Ricœur : De l’interprétation, op cit p.22  
11-Patrizia Violi : Eco et son référent, in Au nom du Sens, Autour de l’œuvre d’Umberto Eco, éd 

Grasset,2000, p.25 

13- Paul Ricœur : De l’interprétation, Essai sur Freud, éd, Seuil, 1965, p,32 
14- Georges Gusdorf : Les origines de l’herméneutique, op cit,p.51 
15- Paul Ricœur : De l’interprétation, op cit p.49 
16- Georges Gusdorf : Les origines de l’herméneutique, op, cit,p.198 
 Luc Ferry : Je vais te raconter l’histoire de la philosophie 2, la sagesse de la:  في هذا السياق انظر-17

mythologie, éd Plon , 2008  

18- Cynthia Fleury : Métaphysique de l’imagination, op cit,p.200 
 13نفسه ص -19



 58 علامات

 09 

31- Paul Ricœur : De l’interprétation, op cit p.42 
30-Paul Ricœur : Le conflit des interprétations op cit,p.17 

31-Cynthia Fleury : Métaphysique de l’imagination , éd Gallimard, 2000,p.202 
 202نفسه ص  -33
34- Georges Gusdorf : Les origines de l’herméneutique, op cit,p.228 
35- Paul Ricœur : De l’interprétation, op cit p.40  
36- Georges Gusdorf : Les origines de l’herméneutique, op cit,p.51 
37- Cynthia Fleury : Métaphysique de l’imagination, op cit,p.202 
38-Dasein باعتباره عند هايدغر بالأساس، على الإنسان  سفياكلمة ألمانية دالة على حرفيا على " ان نكون هنا"، ولكنها تشير فل

 .ولكنه مستعد على لاستعادته في المعنى ،"داخله"،  وبذلك يكون منفتحا على الموجود معنى، إنه "في " العالم ، وليس

39-Paul Ricœur : Le conflit des interprétations, essais d’herméneutique, éd Seuil, 1969, p.12 

، ص 2033فكيكية، ترجمة سعيد بنكراد، المركز الثقافي العربي، الطبعة الثالثة ، أومبيرتو إيكو: التأويل بين السميائيات والت-41
310 

40- Paul Ricœur : Le conflit des interprétation, op cit, p.26 
41-Antoine Compagnon : Le démon de la théorie , littérature et sens commun, éd Seuil 1998, p.59  

 Loana Vultur : Comprendre, l’herméneutique et les sciences humaines op cit,p.19ذكرته 

43- Cynthia Fleury : Métaphysique de l’imagination , op cit,p.200 
44- Georges Gusdorf : Les origines de l’herméneutique, op cit,p.206 
45- Georges Gusdorf : Les origines de l’herméneutique, op cit,p.211 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 الرمزية وتجليات المعنى                                                                                                 

 11 

 
 

 صدر حديثا  
 

 

 



 58 علامات

 12 

 
 ؟ لمن تقُرع أجراسُ آسفي

 محمد الداهي 
  

عودةُ ( 1) يوحي به عنوان "عائد إلى بياضة" الباكورة الروائية لمحمد الخرازمن بين ما 
وهو ما  ؛أحمد إلى بلدته آسفي بعد سنوات قضاها عاملا مهاجرا بكاركسون جنوب فرنسا

يد من الأضواء على حيا ته الشخصية برفقة الأهل حفز السارد على كتابة سيرته لتسليط مز
تقلب الأحوال والظروف ما قبل  بحسبه ءوالأحبة والأصدقاء، وتتبع مواقفه وأهوا

 الهجرة وما بعدها.
العنصر المشترك الأسمى بين الأعمال " راهن الروائي على أداء الحكاية باعتبارها

يطية التي لا يمكن التحدالروائية كلها.. والعمود الفقري أو الدو كم في بدايتها أو ة الشر
. ارتأى (2)، كما أنها موغلة في الزمن القديم، ترجع إلى أقدم العصور الجيولوجية"نهايتها

استجماع خيوط الحكاية وإعادة ترتيبها حتى تستوفي الشروط  فيمؤهلاته  أيضا أن يبرز
فاصيل وزمنيتها الخاصين مستثمرة المعطيات والت لابدُ َّ أن يكون للحكاية منطقها الفنية.

 .(3)المناسبة. كلما استبعدنا الزوائد الدقيقة التي تعيش عليها الحكاية قل إعجابنا بها"
يقة الرواية الشخصية مزاوجا  -في استرجاع حياة أحمد بوناجي -امتثل السارد إلى طر

بين السيري والروائي، والوقائعي والتخييلي، والذاتي والجماعي، ومطلقا العنان للذاكرة سعيا 
يته  إلى استحضار المحطات الرئيسية التي بلورت موقفه من الوجود، وأسهمت في تشييد هو

 السردية.
 البورتريهات:-1

بما أن السارد كان مهموما بتتبع حياة أحمد في السياق الاجتماعي والثقافي الذي  
براز علاقاته بأشخاص كان لهم عظيم الأثر على تنشئه  بى وترعرع فيه، فقد اضطر إلى إ تر

بيته الوجدانية، وتأطير منجزاته ومواقفه في مدينة آسفي  يقة التي ما الاجتماعية وتر العر



                                                                                           ؟ لمن تقُرع أجراس آسفي                                                                                               

 11 

يجابا مع نوائب الدهر.-منذ قرون-فتئت  إلى رسم بورتيهات الشخصيات  اضطرف تتفاعل إ
الجوانب جميعها أكانت عائلية أم عاطفية  أحمد منعلى فهم حياة -من جهة–لعلها تسعفه 

إلى استيعاب سيرة مدينة آسفي في المتخيل الشعبي،  -من جهة ثانية– أم شعبية، و تؤهله
 وفي الذاكرة الجماعية، وفي مجرْى التاريخ العام.

ين الداخلي )تقصد ا الشفافية الداخلية بضمير المتكلم( والخارجي لمواءمة بين التبئير
مع وافق )وصف المظاهر الخارجية بضمير الغائب( لاسترجاع سيرة مدينة في تلاؤم وت

يته ومواقفه من الوجود. استخدم أيضا تقنية التوليف السينمائي لتقديم  سوابق أحمد وطو
في المواقع المناسبة التي  ه عن الحاضر الحكائي الذي يؤطره، ووضع القطعحدث أو تأخير

يجابا مع عناصر مستمدة من  تحتمل أكثر من شكل، وتستوعب أكثر من معنى، وتتفاعل إ
بالعميل  -1051مدينة آسفي عام  االذين احتلو-ومتباعدة )استعانة  البرتغاليينأزمنة مختلفة 

يحيى  بن تعفوفت لتوطيد نفوذهم وسطوتهم ، وصول الضباط الأحرار إلى الحكم في مصر، 
بة للاستعمار، بعد الاستقلال احتدام الصراع بين  حزب "الاتحاد الوطني  مقاومة المغار

بي" اعتبارا من نهاية عام للقوات الشعبية" والمخزن،  بيع العر  (.2515اندلاع أحداث "الر
بة المنفى الاضطراري بجنوب فرنسا  يط تجر يستحضر أحمد بوناجي بضمير المتكلم شر

يات كشلال  وهو على متن الطائرة التي قلته من تولوز إلى الدار البيضاء. تنثال عليه الذكر
ها الخاص، وسعيا إلى إضفاء المعنى المناسب بحثا عن منطقمن الومضات التي يعُاد ترتيبها 

يقاظ أحاسيس منطفئة، ونبش الذاكرة العاطفية،  ية "وترميم عليها. وحرصا منه على إ جدار
ستندال" باستجماع الومضات المندفعة في شكل بورتيهات لفهم ما جرى، واستخلاص 

 العبر المناسبة منه، واستطلاع أحوال المستقبل الغامض. 
باط، وأضحى عنصرا فاعلا في عمل أحمد ف ي مصبنة كلارا التي تتوسط شارع الر

التنظيم السري لمقاومة المستعمر الفرنسي. فاتحة الرايس صالح في حانة "مدام ميس" 
يع  ِّفَ بتوز بالانضمام إلى خلية بعد أن كسب ثقة الوطنيين بالنظر إلى سمته واتزانه، وكلُ 



 58 علامات

 12 

ين والجواسيس الذي المناشير، وتعليق صور الملك محمد الخا مس ليلا لتفادي عيون المخبر
 يعملون تحت إمرة الضابط بيراتي.

على إثر تقاعد زوجها عن أسلاك الشرطة، هاجر إلى  باعت كلارا المصبنة عندما
فرنسا بحثا عن آفاق جديدة تسعفه على تحسين وضعه الاجتماعي والمعيشي. ما حضه على 

ية سفرهعلى كفالة لتي فضلا عن حصوله –ذلك  عدم سوغه العمل مع المالك -سير مأمور
الجديد الذي يعد من أغنياء الحرب والمدافعين عن الدولة ومؤسساتها، وإصدار أحكام 

 غيابية قاسية في حقه بصحبة رفاقه في حزب "الاتحاد الوطني للقوات الشعبية".
يص شتغل في كاركْسون عاملا في مصبنةا ال الملابس لمال كها السيد رونيه، ومكلفا بإ

يت ثم تزوجها وهي حامل في شهرها الثالث.  بيات إلى أصحابها. توطدت علاقته بجوز والزر
يمتلكااستطاعا معا أن يحققا نجاحا في مي فندقا مح ترما، وأسسا  دانيْ الأعمال والتجارة، و

ية في مجال العقار، وكسبا ثقة الدوائر الرسمية والمؤسسات البنكية والتجار   ية.شركة استثمار
والارتياب بعد سنوات قرر أحمد العودة إلى آسفي بعد أن استقوت مشاعر الشك 

بي أ من الفرنسيين  ، وعاين تبرم كثير من الأصدقاءيا كان موقعه الاجتماعي والثقافيالعر
ص من لقائ ُل َّ يارته في بيته. شعرالخ بأنه نبتة اقتلعت من جذورها -وقتئذ-ه وال كف عن ز

باء دون عطف أو شفقة. "باتت نظرات الازدراء والتوجس ليرُمى بها في أرض جد
تلاحقني أينما حللت، وصارت تلضم ألما واخزا في أحشائي، حتى المعارف والأصدقاء 
حدوا من تعاملاتهم واختصروا اتصالاتهم، فصار صالون بيتنا شبه فارغ بعد أن كان 

 .150ص يغص يوميا بالأصدقاء والج يران، بمناسبة أو بدون مناسبة"
، ظل وفيا ى سنوات عديدة في كاركسون برفقة زوجته وأصفيائه الفرنسيينوإن قض

يته. عاد إلى أرض الوطن منكسر  لمنبْت نبعْته، وممتثلا لأوامر الفقيه الذي يرقد في طو
يخية،  البال والخاطر بسبب جبروت الزمن ونكده، ونكوص المدينة وخراب مواقعها التار

بةورحيل الأهل والأحباب، و  انهيار القيم والسرديات ال كبرى المحلوم بها. شعر بغر
. ألم به إحساسٌ 230ص اغ الروح والوجدان والفؤاد"فرمضاعفة وتيه مزدوج وفراغ قاتل "



                                                                                           ؟ لمن تقُرع أجراس آسفي                                                                                               

 12 

يبٌ لم يعُان من حدته وقسوته في أي مكان آخر.  كان يمني النفس بأن يتخلص من  غر
بة بمجرد أن يحل ببلدته، ل كنه لم يتوقع أن  بة مضاعفة من جراء وزر الغر يعاني من غر

بطه بجذوره. بان عودته بأن لا شيء ير  انصرام سنوات من عمره هباء منثورا، وشعوره إ
يف الشعارات  تنكر له الواقع بعد أن غدا كالحا وعبوسا ومقفرا، وامتعض من ز

د القبح في فضاءات المدينة، واستقوارتداد القيم إلى الدرك الأسفلوهشاشتها،  وى ، وتوط ُّ
بي واضطرابه. اشترى مقهى "اعصافروا"  في قلبه إحساسُ الخيبة بسبب اختلال الزمن العر
ية التي  منتقيا له اسما جديدا وهو مقهى الأسوار. أصبح مكتظا بمختلف الشرائح المسفيو
بيع التونسي" في أوجها  ة "الر بية عن هب َّ تقصده كل يوم لمتابعة ما تتناقله القنوات العر

 وفورانها.
ف ت ينه الذي اعتاد التردد عليه. يحظى إلى الرايس صالح في " دار عشرة" عر َّ عر

بشعبية كبيرة في مدينة آسفي، وله معرفة ودراية بأصول المدينة وتفاصيلها الصغيرة. يتميز 
بخفة دمه وشخصيته المرحة ال كرزماتية. تحولت حياته إلى أسطورة من فرط الإعجاب 

يل ف ية، والإلمام بأنواع بمغامراته، ولباعه الطو ي ركوب البحر، واكتشاف جغرافيته السر
يين وتقديرهم وهم ي تخيلونه يوميا الأسماك وطباعها وشعائرها. أضحى محط اهتمام المسفيو

يقاوم الأمواج الهوج بمركبه المتواضع إلى أن يخرج إلى اليابسة ظافرا  بطلا شعبيا مغوارا
 غانما بصيد ثمين.

بابنة البرتغاليين، استلم مفاتيح البحر  من صديقه البرتغالي بيدرو آخر حفدة الر
في مولاي وتدرب على التوغل يوميا في دهاليز اليم ِّ الوعرة والمهيبة مؤتمنا في مغامراته الص

لا يسلم من غدر البحر ومكره أي شخص أيا كانت كفاءته في  الطاهر المشهور بكشتور.
بحار، وقدرته على توقع أشنع السينار  يهوات الممكنة وأخطرها. قد يكون رحيما بك الإ

به؛ فتقاذفته الأمواج إلى أن أوصلته إلى بر الأمان  أحيانا كما وقع للرايس عندما انقلب قار
منهكا ومتبعا بما لا طاقة له به، في حين غدر بصديقه الوفي ونقض عهده، ولم يلفظ جثثه 

 الهامدة إلا بعد مرور خمسة أيام.



 58 علامات

 12 

علي الرايس صالح إلى أن ضاقت الدنيا به  البحر بجودهبتوالي السنين ضن 
واسودت، فاضطر إلى بيع ما تبقى من متاع مركبه، وتسليم مفاتيح بيته إلى مال كه 
بوش. أضحى من جراء ذلك معاقرا الخمر لإطفاء جمرات الألم والفقر التي تعتصر  خر

البحارة لتبادل وجهات  أحشاءه، ومترددا على حانات المدنية ومقاهيها التي يتجمع فيها
كداء، واستحضار صراعهم مع مشغليهم الأجانب الذين كانوا  نظرهم من صروف الدهر الن َّ

براهيم ضييق الخناق على العمل النقابي، لا يتوانون في ت وفي اعتقال "رؤوس الفتنة" )إ
يس بغيلة( بدعوى الانتماء م إلى تنظي الحلاوي، وسعيد البوستاوي، حسن الجرموني، إدر

 الشغب. سري، وإثارة الفوضى و
إلى  -أحمدأسوة ب –عاش صالح طفولته في بيت فسيح بحي "برج موكة". يعود نسبه 

ِّياً، ومن أم ذاتقبيلة أولاد بن السبع  بي عطار يدُعى علَ أصول أندلسية  من أب مغر
بة  ف خطط الوطنيين المغار  في مقاومة المستعمرتسمى رحيمو. ساعد عبد الله على تعر ُّ

ير  يرته في موافاتهم بالتقار يهام الفرنسيين بصدق سر الفرنسي، والتنكر في هيئات مختلفة لإ
بة.  المطلو

ليست لالة الطاهرة جدة أحمد فحسب بل هي ملهمته في الحياة لما كانت تغدق عليه 
يقة من سهول البحاترة  من حنان وحدب، ولحرصها على حاله ومآله. سليلة أسرة عر

بية، ومن ع ما على ليه القوم، وحيدة والديها حسن الغياتي ولالة طامو. حرصت دوالجنو
على مظهرها وأناقتها وهندامها التقليدي. تتسم بقدرة فائقة وحدس مفرط على الحفاظ 

 قياس معدن الناس، وتمييز طباعهم، وتوقع ردود أفعالهم.
في بياضة بعد رجوعه سالما من الحرب  الله ى لانتقال إلى بيت ابنها عبداضطرت إل

باء فتاك حصد أفراد أسرتها  والدها، وابنتها، وزوجها، ودادا تباعا )ال كونية، وانتشار و
 الخادم ومسعود(، ولم ينج من مخالب الموت إلا ابنها وحفيدها.

يد دبرفقة أهالي أولا –بوجمعة  نجا من المؤامرة التي دبرها القائد عيسى بن عمر -ز
طؤ مع عامل آسفي حمزة بنهيمة في المخزن التجاري للإسباني خوصي. أصيب بوجمعة بتوا



                                                                                           ؟ لمن تقُرع أجراس آسفي                                                                                               

 12 

يق عمل حاييم مثبتا جدارته  بؤ عينه. بعدما تماثل للشفاء انضم إلى فر بعيار ناري في بؤ
ولطفه في أداء المهمات المنوطة به. من شدة ثقة حاييم به كان يوكل له أمر الإشراف على 

السلع والصفقات. ظل وفيا لورعه وزهده وعزلته، متشبثا بنظام العمال، وتدبير شؤون 
حياته الهادئ والرتيب، مقاوما الإغراءات التي كانت تحضه على ولوج ما كان يسميه 

بقات والمعاصي.  "عالم الخسارة" أو عالم المو
يس  يقة التقليدية، وأقام له مولاي إدر بية  –تزوج على الطر العروس الذي تكفل بتر

بعد أيام معدوداتح-بعد وفاة والديها "حادة" تحولت حياته إلى  فل زواج باذخ. و
كابوس بسبب الفاقة والخصاصة والرتابة. كان أهل " درب القوس" يوقرونه لتردده على 

 المسجد، والتزامه بمواقيت الصلاة.
عندما عاد عبد الله سالما من الحرب العالمية الثانية، انخرط في أسلاك الشرطة، 

يلاتها التي ما فتئت وأصب ح منغمسا في الملذات والمتع سعيا إلى نسيان كوابيس الحرب وو
يف ترجمة ردودهم أثناء الاستنطاق إشفاقا عليهم لإثبات  تكدر عيشه. يساعد الوطنيين بتحر

ه براءتهم، وتجنيبهم سوط الغزاة. كلفه بيراتي بتتبع تفاصيل ما يجري في دار الفقي
يشتبه أحد في أمره.  ل كنه آثر أن يتنكر في هيئة امرأة  في دون أنالهسكوري الوطني السل

يتمكن من الذهاب عند الشيخ باعيوش ليقنعه حفيظة حتى لا يثير  ين والوشاة، و المخبر
بين الفقيه  يه تؤدي فيها الشيخة حليمة دور المبعوث بينه و بتنظيم أمسيات للتمو

للتستر على الوطنيين الأوفياء الذين اعتادوا  الهسكوري. تتسلم منه قائمة ملفقة بعدد الزوار
يقوم عبد ا يه من بتسليمها إلى الضابط بيراتي، ل كنه سيعف-بدوره-للهالاجتماع في بيته. و

يئس من مراقبة بيت الفقيه. هذه المهمة بعد ير، و  أن تأكد من عدم جدوى التقار
 التاريخ الموازي-2

ريخ مدينة آسفي جماعية لاسترجاع تاينهل مواده من الذاكرة الارتأى السارد أن 
عين أحمد -ي هذا الصددف-عن حوزة الوطن وتلاحمه، واستثمرللدفاع ورموزها الشعبية 

بصيرته ) يتذكره( للتجوال بالقارئ في دروب آسفي ودهاليزها وأرجائهاو  ما يشاهده و



 58 علامات

 12 

يد، مقهى أولمبيا، بير )ال كورنيش، قصر باب البحر، مقهى و اعصافيرو، مقهى البر
بيان ما طرأ على معالمها  عرب.. الإهمال من العمرانية من تآكل واندثار بسبب الخ(، و

 جهة وتباطؤ عمليات الصيانة والترميم من جهة ثانية.
ينه الأكاديمي ومهنته )موظف في  استثمر السارد خبرة فؤاد بن علال بحكم تكو

باط، ثم مساعد أول لمسيو كينو في ف بيرو عرب بآسفي( لتعر ُّ  إدارة الفنون الجميلة بالر
يات الأصول الأندلسية لأهل آسفي ) طباعهم وتقاليدهم في الطبخ و التعمير وإعداد الحلو

يخية للمدينة )ال كنيسة البرتغالية، الجامع الأعظم، قصر باب  المحلية(، وإبراز المعالم التار
يع العمرانية قيد ال المزاوجة تعماري )إنجاز وفق التخطيط الاسالبحر(، واستشراف المشار

ين الأصيل والحديث(.  بين الطراز
يت   يف  دورا أساسيا في-ايتها بتاريخ الحضارات والأديانلدر-أدت جوز التعر

كاركسنون القديمة التي بنُيت مع بداية العصر الوسيط، بتاريخ مدينة كاركسون )
يقة، وكاركسون الجديدة التي شُيدت في القرن الثامن عشر(، وإبراز معالمها ال عمرانية العر

ياه  ً إ ية بالسيدة كاركاس التي انطلت حيلتها على شارلومان بإهدائه بقرة سمينة موهمة والتنو
أن مؤونتها وذخيرتها لم تنفد؛ وهو ما حضه على فك الحصار على القلعة الذي دام خمس 
سنوات. وما أن انسحب جيشه حتى أمرت السيدة بقرع الأجراس احتفالا بالنصر 

ُ المدينة من رنين الأجراس التي كانت تسمع من بعيد. " والخلا ص. من ثم اشْتقُ َّ اسم
كاركاس سُونْ، فصار مندئذ، اسم المدنية القلعة فقيل عنها ها هي كاركاس ترن،

 .131كاركاسون"ص.
 اللاتخييل:-3

تستعين فئة من الكتاب بالسرد حرصا على إثبات واقعية الأحداث، والتدليل على 
وفي هذا الصدد، راهن  .حقق منها وإن شابتها مسحات من التخييل والاستيهامقابلية الت

يز وظيفة الشهادة باستخدام جملة من المعطيات التي نجملها فيما يأتي:   السارد على تعز



                                                                                           ؟ لمن تقُرع أجراس آسفي                                                                                               

 12 

ً لمقاومة الاستعمار و -أ    يخيا يموضع السارد مسار أحمد ضمن مسيرة مدينة ظلت وفية تار
صالتها وعراقتها وقابليتها على سهر الأجناس والأديان مناهضة الجور، ومتشبثة بأ

المختلفة)المسلم والأندلسي والقبائلي والمسيحي واليهودي،( في سبيكة مفُرغة؛ هي ثمرة فعل 
كيميائي متناغم. تأسف أحمد على حال المدينة التي فقدت بالتدريج بهاءها ورونقها 

يخية، وعبقها، وتآكلت مآثرها العمر  بين أحضانها.واستوطن القبح انية والتار
لم يصدق أحمد أن تحول الجهات المعنية "مدرسة الحمري" إلى سوق لبيع خراف 
العيد لأطرها ومستخدميها، ولم يسغْ أن يسُتخدم بهو "سينما الأطلسي" لبيع الخضر، ولم يهنأ 

لسوق له بال بسبب انتشار القبح في "شارع بن ناصر" إلى أن أضحى يعرف عند الناس ب "ا
 الخانز"؛ وهلم جرا.

؛ ولذا يشعر مجايلو أحمد بالاغتراب يل الشعبيما فتئ تاريخ المدينة حاضرا في المتخ
سلبا في صيتها الذائع. ومن والأسى حيال الوضع الزري الذي آلت إليه مدينتهم، وأثر 

يناتهم وكتاباتهم أضحوا سلفيين كثرة  تطلعا استحضارهم لأمجاد مدينتهم في أحاديثهم وتدو
 إلى رفع اللعنة عنها، وإلى استرجاع نضارتها ومجدها المفتقدين.

بة أحمد-تُجلي الرواية-ب   لثالث الذي تتقاطع ما يعانيه المهاجر في الفضاء ا-من خلال تجر
يتان )الثقافة الإسلامية، والثفيه ثقافتان ) بية( وتتجاذبه هو ية قافة الغر ية الأصلية، والهو الهو

ال هكذا، يستحسن التفاوض حرصا على التعايش مع الآخر، وتفادي المكتسبة(. والح
ية القاتلة التي تبعد الآخر بصفته مصدرا للشرور، وتعلي من شأن الذات  مستتبعات الهو

 بصفتها الممثل الشرعي للحقيقة المطلقة.
ثقافي في التراتبية رغم أن الظروف كانت مهيأة وميسرة لأحمد بالنظر إلى موقعه ال

يجابا معهاماعية، الاجت يشعر في  -مع ذلك –؛ ظلوتكيفه مع الثقافة الجديدة، وتفاعله إ
قرارة نفسه بأنه نبتة مجتثة ومنتزعة من جذورها قبل الأوان. يعُزى هذا القلق الوجودي 
بية التقليدية التي تلقاها في بلدته، وجعلته يحرص دوما على  الذي انتاب أحمد إلى التر



 58 علامات

 12 

يته  التشبث بالأنساب إلى حد التقديس، وعلى الامتثال لأوامر الفقيه الذي يستوطن طو
يزمجر فيها كيفما يشاء.  و

تتصادى الرواية إلى حد ما مع رواية " العجوز والبحر" لإرنست همنغوي في بعض -ج   
سهُ من غدر  بأنواع السمك وطباعه، توج ُّ ُ السارد بمعجم الصيد و السمات أذكر منها: إلمام

إلى تمثيل "حساسية الإخفاق". كل التجارب كثه للصحبة والعهد، وميلهُ بحر ومكره ونال
الإخفاق، الذي غدا  -في آخر المطاف -الشخصية والجماعية بما فيها سيرة المدينة كان مآلها 

إحساسا مستديما يلازم الشخصيات في يقظتها ومنامها إلى حد اليأس والقنوط 
 والاستسلام.

ل السارد الطبق ال-د   يت( والنغم)إديث بياف( تب َّ يزا، جوز روائي ببهارات الحب)لو
براز الذوق الفني  والطرب )أم كلثوم وفاطنة بنت الحسين برفقة "طباعات" العيطة( لإ
لمجايلي أحمد،  والتخفيف من حدة التوتر المأساوي الذي واكب مسيرة مدينة آسفي، 

ُخيلة سعيا إلى استحضار الرموز وتوسيع نطاق الشفافية الداخلية، وإطلاق العنان للحلم وا لم
ب.  والأساطير والعادات الشعبية، ونبش  أسرار التاريخ المنسي أو المغُي َّ

أشرنا من قبل إلى الحيلة التي دبرتها السيدة كاركارس بإهداء بقرة سمينة لشرلمان 
يهامه بقدرتها على تحمل سنوات أخرى من الحصار. عندما انطلت عليه الحيلة،  وجيشه لإ

آمل أن تحدث الرواية  لبعيدة تعبيرا عن الفرج والخلاص.طبق رنين الأجراس في الآفاق ا
يقة من سيئ إلى أسوأ،  الرنين نفسه لتنبيه المسؤولين إلى تحول أحوال مدينة آسفي العر

يتها  ومآثرها ومجالاتها بعد أن استباحواستهجان مرافقها  المنتخبون وممثلو الدولة عذر
 بأسلوب همجي.

ل رواية أهدافٌ معينةٌ. يأتي في عدادها هدف إقناع المتلقي بالمفعول السحري لك
يار وهي تقايضه وتعاوض الموت بالسرد حتى لا يزهق  للسرد كما حدث لشهرزاد مع شهر

أكثر مما تحدثه  . وفي هذا الصدد، قد يكون لرنين آسفي أو أنينها وقع في الوجدان(1)روحها
 لغة الخشب.الخطب الطنانة و



                                                                                           ؟ لمن تقُرع أجراس آسفي                                                                                               

 23 

-------  
 .1311، 2محمد الخراز، عائد إلى بياضة، فضاءات/ عمان، ط-2
1-  Edward Morgan Forster, «  The story » in Aspects of the novel, Pelican Book, éd, 1974, pp.40-41. 

2- Ibid.,p.40-41. 

 Tzvetan Todprov, « Les hommes-récits » in Poétique de la prose Choix, suivi de  أنظر في هذا الصدد:-2

Novelles recherches sur le récit , éd. Seuil,1978,p.44. 
 

******* 
 

 صدر للأستاذ سالم اكويندي
 

 



 58 علامات

 13 

 
 صراع الإنسان مع جرحه

يلية في نص "جرح في عضو رجل"  (1)قراءة تأو
 سالم اكويندي

 "إن ما يمكن التفكير فيه ينبغي أن يكون متخيلا"   نيتشه
 "إن كل ما حققته الانسانية يعود بالفضل إلى أعضاء الانسان السفلى" نيتشه 

 عتبة العنوان:-1
بداعي الموسوم كذ لك بالتخييلي، عنوانه باعتبار العنوان يستوقفنا في هذا النص الإ

يد أن يقوله المؤلف في دلالة المعنى الذي يحيل  يلية لما ير هنا عتبة أولى في هذه القراءة التأو
إليه هذا النص، على أساس ان المؤلف هنا هو قائله و مالك زمام كلامه، أو على الأقل 

يلاته، ولسنا نحن في هذه الاحالة الت يلية إلا متلقيه، في محمول معناه حامل خبايا  تأو أو
الذي قد يتعمده المؤلف، وهكذا سنتدرج في قراءة عتباته، وتتبعها بما يلزم من إحالات 
يلية، قد يؤدي بنا إلى استكمال هذا المعنى، أو على الأقل الاقتراب منه بما يسعفنا عليه  تأو

لة هذه العتبة من خلال هذا التدرج والتتبع، وهكذا سنعمل على تأمل أولى معاني دلا
يفه وموقعته في عضو رجل أي ما يدل  عتبة عنوانه ونعتمد معنى "الجرح"  في دلالة تعر

يف الجرح فيما يشبه الجملة في تركيبه اللغ : "جرح في عضو  وي بالإضافةعليه أو يكتسبه تعر
التساؤل عن أي عضو للرجل في هذا  يستدرجنا هذا التركيب اللغوي إلىحيث رجل "

يب من الجرح والقابل للاجتراحالجرح أو ا ؟ حيث تكاد الإجابة تنحصر في بعدها الديني لقر
والعقدي لمعنى الختان، رغم أن هذا الجرح لم يثبت وقوعه أو إحداثه في أي نص من 
النصوص المقدسة، بخلاف ما قد تشير إليه لفظة وعد الله والمطالبة به والايفاء به كما تدعو 

، وفيما يعرف (2)نة اليهودية في وعد ابراهيم وأبنائه والوفاء به في هذه الديانةإلى ذلك الديا
بالضبط بوعد الله؟ ل كن لنا أن نتساءل عن انفتاحات هذا الجرح في عضو الرجل في 
يلية كما أسلفنا، وكأن هذا النص  متخيل هذا النص، والذي نحن بصدد قراءته قراءة تأو



                                                                                           صراع الإنسان مع جرحه                                                                                              

 13 

نيي "الجرح" و"العضو"، ولنقل مع ذلك في تساؤلنا هذا ما التخييلي يحمل دلالة خاصة لمع
ما دلالة ارتباط العضو بالرجل؟ وكأن هذا الارتباط له دلالة ارتباط الجرح بالعضو؟ و

يف العضو في علاقته بالرجل إلى حد أنه كاد الافصاح عنه وذكره  ارتباط خاص بتعر
يفه اللغوي، حسب ما أشرنا إ ليه في مستهل قراءة هذه العتبة باسمه، فيما يقصده في تعر

واحالاتها التي شكلت في تداعيات هذه القراءة مجمل معطيات النص وعندما نعود 
يفه اللغوي، هو محمول على العضو،  يف العضو. نجد أنه عضو رجل وكما نرى في تعر لتعر
العضو هنا هو عضو رجل وتأكيدنا هذا يأتي وكأن لفظة رجل المضاف إليه في تركيبه 

لغوي هنا يعني ما يعنيه في سياق هذا التخييل، وكأن القصد من هذا البناء اللغوي في ال
براهيمي يف الملمح إليه يحيلنا في هذه العنونة إلى معنى المعتقد الديني الإ  (3)منطوق التعر

ومحموله الذي يدل فيما يدل عليه حدوث الجرح ووقوعه في هذا الحدوث مما يدل على أن 
دائرة الايمان أو أنه متلبس بهذه الحالة الايمانية والاعتقاد بها مما يجعل  صاحبه واقع في

هذه التساؤلات في هذه العتبة توحي لنا  بالعكس، أو محاولة التشكيك فيها والخروج من 
به سابقا، لأننا لا نعثر عن ضرورة حدوث مثل  يمان فيما كان يتم الاعتقاد فيه و دائرة الإ

ادية في الديانات الابراهيمية، اللهم ما الطقوس والشعائر الاعتق إليههذا الجرح فيما تدعو 
ير القيام به ايفاء بالوعد الذي قطعه ابراهيم على نفسه وعلى بنيه من بعده،  ل كن رغم  تم تبر
ذلك يبقى التساؤل قائما حول ضرورة وقوع الجرح وإلزاميته أو عدمه وهنا تكمن  مشكلة 

لم نقل مع معتقدهن ووجود الجرح هو دليل على  وقوع هذا صراع الرجل  مع جرحه، إن 
الصراع، علما بأن وقوع الجرح في عضو رجل كما هو وارد في عتبة العنوان الموسوم به هذا 
النص التخييلي، يحاول أن يجعل من دلالة هذه المعطيات وجوب  سردها وحمل محكيها 

الجرح يمثل هنا دلالة الحدث  بما هي عليه في المنطوق السردي لمعطيات النص وكأن
الدرامي  باعتباره هو لب الصراع الحقيقي في وجود هذه الحالة من التوتر بين الانسان 
ومعتقده والمتمثل هنا في جرح عضوه أو كما هو وارد في هذا النص على لسان حكمة 

ياس". إن مأساة الانسان تتوالد مع معتقده  وفي هذه البنية السردي يز ير "تر ة التي جاء الضر



 58 علامات

 11 

عليها النص يتضح لنا ذلك أكثر، أي أن الجرح هو الحدث المركزي إن لم نقل إنه الحدث 
ية  الرئيسي ومنشئ هذا الحدث، وتخصيص الجرح كحدث درامي يجعل لمعنى الإضافة اللغو
يف الجرح وحامله معنى اكثر عمقا وإحالة على ما سيأتي من عوالم هذا النص في  في تعر

يد أن يحمله إلينا من معنى أكوانه الذي  جاء منسوجا في بنائه اللغوي ومتصل بما ير
يه بها في هذه الدلالة في محمول  مخصوص به، وكأن البناء اللغوي هذا هو الشفرة المراد التنو
بالضبط عضو رجل وليس العكس ومرة أخرى  معنى الجرح وعلاقتنا نحن بالعضو، و

هذا الجرح حيث لا التباس في المعنى لو تعلق نتساءل هل عضو الرجل هذا هو المخصوص ب
ل كن لماذا تم  !(4)الأمر بعضو امرأة مثلا؟  أم أن الأمر هنا سيان في حالة الجرح ومعناه

يف العضو هنا بإضافته للرجل؟ مما يؤكد هذا التخصيص الذي يؤكد انفتاح  التركيز على تعر
بنياتها هذا النص على معنى العتبة كما نعرف في مثل هذه التحا ية و السردية، بل إن ليل اللغو

كثر انفتاحا على منطوق عوالم وأكوان أخرى في عمق ما تؤدي إليه أما وراءه لدلالة 
إحالات هذه التحاليل. فماذا يتبقى لنا من تساؤلات في محمول هذه العتبة؟ أليس هناك 

خييليا، بقدر ما معنى أخر في دلالة طبيعة انكتابية هذا النص ذاته ليس اعتباره نصا ت
نتساءل عن اجناسيته المركبة، والتي هي كذلك في ازدواجيتها أو بالأحرى ثنائية اجناسيته 
التي تراوح في تزاوجها هذا بين السرد الروائي وانبثاقه في منعطف السرد المسرحي مثلما 

في  ، مما يقرب مثل هذا النموذج(5)نجد ذلك عند الرواة والشعراء الحكائين في المسرح
الكتابة من المحكي الشفاهي حيث يمكننا القول في هذه العتبة المتفرعة عن العتبة الاولى لهذا 
النص، بالنص المنكتب من الشفاهية، وكأن المكتوب هنا هو نص سبق قوله وتناوله 
يته تتحدد في هدا السبق الشفاهي، أو ان منطوق شفاهيته قد سبقت  شفاهيا، أي أن مركز

با ومنكتبا.كتابته انكتاب إن طبيعة   ا، واستدراجه هنا حسب هذا المنطوق ليصبح نصا مكتو
هذه الثنائية الاجناسية تحملنا على معنى مستحدث في الادب. إن لم نقل توليد معنى ثالثا 
ية وهو ما صار يعرف به هذا الجنس في المصطلح  أشر عليه توفيق الحكيم وعرفه بالمسراو

ا من جنس الرواية والمسرح والغلبة في هذا النعت كما هو المستحدث هذا والمنحوت أصل



                                                                                           صراع الإنسان مع جرحه                                                                                              

 13 

واضح في الكتابة أكثر، ستكون لجنس المسرح على الرواية أي أن جنس الكتابة المسرحية، 
في هذه الكتابة أو بالأصح في إعادة كتابته في هذا النص التخييلي واضحة وجلية، فماذا تعني 

و الاجناسية في تداخلها المزدوج للعمق أة الكتابية طبيعة هذه الكتابة؟ هل تعود هذه الطبيع
الذي تحيلنا عليه عملية التخييل والذي يكاد يؤشر في معناه هذا لما تتضمنه الإحالة على 
عوالمه التخييلية لمسرح الالتباس عند المؤلفين الدرامين في المسرح الطليعي والمنعوت كذلك 

بالتأكيد (6)الناقد "مارتن ايسلان"بمسرح العبث أو اللامعقول على حد تعبير  ، ونشير هنا و
الذي سنوضحه في قراءة عتبة صورة الغلاف، ونقصد الإشارة إلى العلاقة المفترضة بين هدا 
النص المتخيل و النص الدرامي ل"صموئيل بيكيت" الموسوم بعنوان "في انتظار غودو" الذي 

يجعله ت هذا النص، الشيء الذي تنطوي معطياته على نفس المعطيات الواردة في مكونا
"  إن لم يكن كذلك فهو على الأقل يعتبر نصا نصا محاورا للنص الدرامي "في انتظار غودو

محايثا لمعطياته إلى حد أن نص "جرح في عضو رجل" يدخل معه في جدال إلى حد أنه 
ات يكاد يكون نقيضا له، مما يجعله من نصوص النقائض كما هو معروف في بعض الدراس

، كما أن الأصل في كتابة النص الدرامي "في انتظار غودو" كتب اول مرة من (7)الأدبية
بعد  قبل "صاموئيل بيكيت" كنص سردي بنفس روائي إلا ان بعض أصدقاء بيكيت، و
اطلاعهم عليه اقترحوا عليه أن يحوله إلى نص درامي مما يجعل مسرحته أيسر وهو ما تم 

  .من قبل بيكيت نفسه (8)فعلا
في انتظار غودو" لا  "ه بين نصي "جرح في عضو رجل " ونصإن نقاط الالتقاء هات

يل مفارقتهما هاته قائمة علانها منطلقات تخييلية مفارقة، و تعني انها نقاط تطابق، بل ى التأو
يل الذي نقوم به في هذه الذي يعني تعميق الفهم ،  الشيء الذي يعني هنا أن هذا التأو

يل المرتد خاصة إذا علمنا أن ما يصدر عنه نص القراءة  قائم  على الفهم المعكوس او التأو
ية تنبذ طبيعة  بيكيت قائم على قناعة فلسفية تراوح بين التشاؤم والتمرد من منطلق قناعة فكر
بما هي عليه من تشاؤم وعذاب حسب ما تذهب إليه رواسب قناعة لا  الحياة، كما نحياها و

فيها بل وتحمل تبعات الوجود هاته  واعتبار هذه الحياة مجرد  جدوى هذه الحياة والعيش



 58 علامات

 13 

خطيئة او بالأحرى هي استمرار للخطيئة الأولى التي اقترفها الإنسان، وأن هذا الإنسان غير 
مرغوب فيه في هذه الحياة بخلاف ما نجد عليه نص الجرح الذي يقوم على أساس نبذ 

سان، إذا ما تم بالفعل هذا الوعد ومن خلال ورفض تحقيق الوعد، الذي عهد الله به الإن
ية أي  إحداث جرح في عضوه، باعتبار ان الإنسان المقصود هنا هو انسان بصفته الذكور

بان ا لذي أنه رجل ل كونه بهذه الصفة يمتلك عضوا، بحيث يكون جرح العضو بمثابة القر
برايجب الوفاء به والاخلاص له،  هيم بهذا الجرح في ذواتهم ولا يتم ذلك إلا إذا قام أبناء إ

بتحقيق العهد الموعودون به، ل كن هذا لن يتحقق مادام أن الشجرة التي كانت مورقة في 
عهدهم قد خرفت وتساقطت أوراقها مما يلزم الانتظار لتورق مرة أخرى، وهذا ما تقوم به 

عه شخصيات بيكيت في نصه المعروف "في انتظار غودو"، ل كن الانتظار يطول، وتطول م
لم يعد مرتبطا بعودة أوراق  همرارات الحياة إلى حد السأم، غير أن الانتظار في طول

الشجرة بل هو انتظار لمن يحدث عودة هذه الأوراق للشجرة والتي أصبحت هي كذلك 
 بدون أوراق. الممل حيث لا أوراق عادت للشجرة  موقعا للانتظار

فلادمير" الشخصيتان ي "استراكون وعا أو ميتا كما يدعالانتظار هنا ليس زمنا ضائ
الرئيسيتان في مسرحية بيكيت، رغم ان واقع هذا الانتظار لا يحدث فيه أي شيء مما 

فلا هو في ظلمة الليل ولا في   .كان يتوقعانه، وكما ان واقع الانتظار هذا غير محدد زمانيا
الذي استفاق وضوح شمس النهار كما هو حال زمان طرق باب أحمد في نصه المتخيل، و

على هدا الطرق دون انتظار ليوضع هنا في حالة انتظار أو أنه كان فبه فنسيه، كما أن حالة 
الانتظار هاته لا تعني أننا لافي حلم أو يقظة، واليقظة هنا تكاد تكون هي الأقرب، إن لم 

داعيات نقل إنها زمانيا تعني ليلة حلم يقظ أو حلم ليلة يقظة أو في ما يشبه اليقظة في ت
استرجاعه في الحلم ليس إلا دلالة على  اللاوعي او ما يمكن  نعته باللغة المنسية لأن ما يتم

معنى هذه اللغة التي هيا سمة من سمات اللاوعي، مما يكاد ينطبق على معنى التخييل ، 
المنعوت به هذا النص الذي يدل على أن المؤلف احمد امل يدفعنا للإحساس بأن ما 

ية ليس إلا من تداعيات حلمه، وما يشعر فيه بأنه فعلا حلم يسرده علي نا في هذه المسراو



                                                                                           صراع الإنسان مع جرحه                                                                                              

 13 

اليقظة أو العكس، خاصة إذا عرفنا أن المؤلف  في نصه التخييلي "جرح في عضو رجل" 
يختار له توثيقا زمانيا لا هو بالليل ولا هو بالصباح وتحديدا أنه يوقف هذا الزمان في توقيت 

ة الثانية بعد منتصف الليل، أي انه زمان مفارق بين الحلم والواقع يحدده هو نفسه بالساع
وكأن هذا الزمان المحدد هكذا يعبر عن فترة  زمانية رمادية لا يتم التأكد فيها إلا من 
خلال هذا الالتباس الذي يفرض زمانية وقوعه وكأنه زمان غير محسوب على الحياة ولا 

أي أنه برزخ هذه الحياة التي نحياها رغما عنا، زمان حتى على الممات، أي أنه البين بين، 
فيه ال كثير من السعي للهروب والترحال أكثر منه زمان للمكوث والاستقرار أي أنه زمان 
الغياب الذي يفرض نفسه كمعنى في استحالة الحضور والوجود، مما يعني في هذا التوصيف 

موت وكأن المتخيل هنا وفي موقع تمديد زمان الانتظار واستطالته، حيث لا حياة ولا 
استرجاعاته بما يعني هنا أن هذا المحكي هو إعادة لسرد تخيله هذا ينبني في إعادة حكيه و

، مادام (9)وقائع هذا المتخيل، حيث "يمثل المتخيل كما يقول نيتشه التفكير في الواقع"
أن التخييل...  المتخيل في عرفه هذا يبني الواقع من المتخيلات وفي تحديد أخر نجد

بداعية مما يخفف هيمنة الواقع والواقعية  عرف حضورا لافتا في مختلف المجالات الإ
ين مصطلح أخر ورديف هو مصطلح  باعتبار اصله الذي هو الخيال عند أرسطو، قر

بهذا الشكل لا تع(11)المحاكاة ني إلا اللازمان في رواية ما ، كما أن زمانية هذا التخييل و
دلالة أخرى للرفض والتعيين الزماني مادام ما نتخيله يجري وفق ما يسعف لا  ، أي أنهوقع

وعينا الجمعي على تخيل أحداثه التي هي أحداث كما أسلفنا وليدة تداعيات ما تبقى لنا في 
هذه اللغة التي نعتناها باللغة المنسية، والتي هي في محكي هذا النص وكأنها في نسيانها هذا 

ية هذا الزمان المتوقف  تجاوزت شفاهيتها فيما ألت إليه في انكتابها كما رأينا، وتأكيد استمرار
رغما عنه في حدود الساعة الثانية بعد منتصف الليل، وهذا العود المتكرر في استطالة الزمان 
الموقوف هو ما يتكرر في الفصل الثاني كما هو الشأن في الفصل الأول مما يؤكد تكرار العدم، 

كون أي أن حدوث الانتظار في  النص المسرحي "في انتظار غودو"، الذي يوقع تكرارا للس
حدثه الدرامي هذا في عدم حدوث  أي شيء جديد وتبعا لاستنتاجنا هذا في سيادة اللغة 



 58 علامات

 13 

ودو" وكما في "جرح في عضو المنسية نجد كذلك أن الشخصية الرئيسية والبطل "في انتظار غ
في هذه اللغة المنسية والتي أشرنا على بعض معطياتها هو الكلام مادام الكلام رجل "

الرئيسي في مسرح بيكيت عموما وفي النص  الذي هو نفسه ما يمثل الحدث لامبالك
الدرامي "في انتظار غودو" بالخصوص اذ لا شيء يحدث إلا الكلام، ومعنى الكلام هنا 

الأصل في انكتاب النص  يؤخذ من الطبيعة التي ينطق بها في شفاهيته وهذه الشفاهية هي
المسراوي "جرح في عضو رجل" لأمل أحمد، كما أن الحدث بهذه الصفة هو السياق،  

بذلك يصبح  الذي يتبع مجراه، وسياق هذا المجرى هو الذي يجعل الانتظار يطول، و
الالتباس موقفا حاسما في النصين معا )نص في انتظار غودو ونص "جرح في عضو رجل" 

ن اللغة هي في الأصل إنسانية مما يعني في الوقت نفسه ان وجود الانسان دون أن ننسى أ
 في العالم هو وجود لغوي. ولهذا فهو ينسى كما تنسى لغته. 

ومن هنا نفهم لماذا يعتمد "بيكيت " في جل نصوصه الدرامية على كثرة الكلام إلى 
يستعيض عنها مؤخرا  بالصمت بدل هذه الحد الذي يأس معه من مجاراة هذه المقولة و

يمانه  الثرثرة الكلامية التي لم يحقق معها وجوده أو قناعته بهذا الوجود خارج نطاق عدم إ
بهذا الاعتبار لوجوده الإنساني في هذا العالم مادام اعتقاده هو مبني أساسا على أن الانسان 

الاستمرار  لازال يعيش على الخطيئة ولهذا كان هذا العذاب الذي عاشه بل إنه دفعه لعدم
بى في كنفها كما حرصت عائلته على ذلك في تلقينه هذه  على قناعته الدينية التي نشأ أو تر

بية الأولى في طفولته  .  التر
 :عتبة صورة الغلاف-2

إن ما استوقفنا في العتبة الأولى لهذا النص، هي عتبة العنوان التي تؤشر كما رأينا على 
ص "جرح في عضو رجل "وكأن هذه العتبة تمثل مجمل مداخل مهمة ودالة على ما يحمله ن

معطيات هذا النص والإحالة عليها، والعتبة الثانية في هذا النص تتمثل في الصورة المتوسطة 
يه، والتي تكاد تفصح في دلالتها عن كيفية  للدفة الأولى من غلاف الكتاب الذي يحتو

ا يدل على دواعي سرد محكيه. إن لم ممنطوقه الفعلي في هذا الانبناء وانبناء هذا النص و



                                                                                           صراع الإنسان مع جرحه                                                                                              

 13 

نقل انكتاب هذا المحكي من أصله الشفاهي، ولعل في هذا سر ما تحمله دلالة صورة 
يجعله أكثر وضوحا في  الغلاف الأمامية وتأكيدها في إحالته على ما يرصع هذا المحكي و

يل منطوقه عندما كنا بصدد  هذا الانبناء السردي خاصة وأننا في هذه القراءة نسعى لتأو
تحليل أسباب ودواعي جعله أكثر تعبيرا على محمول معانيه وكيفية تأثيثها بما تستدعيه عملية 
الانبناء هاته من الإحالات سواء في دواخله أو ما يمثل خارجه النصي أي ما يجعل فعلا 

عنى تخيلاته أكثر قابلية للتفكير كما أسلفنا القول عندما كنا بصدد تحليل أسباب ودواعي م
صفة التخييل في هذا النص. وهكذا نتساءل عن مدلول هذه الصورة وتعبيراتها في منطوق 

ما هي مجمل ما أمكن لمؤلف نص "جرح في  هذا النص لأنها ليست صورة تخييلية بقدر
يفصح عنه في علاقته با كأنه لنص الدرامي "في انتظار غودو " و عضو رجل" أن يقوله لنا  و

ا النص الحامل للعنونة التي كانت محمولة في تحليلنا لهذه العنونة، وما نظيره المتمثل في هذ
قصدناه بالعتبة الأولى، بل إننا اعتبرناها عتبة النص الاولى فما هي دلالة هذه الصورة؟ وما 

يلية التي نحن بصددها؟   هو التوصيف الذي يعبر عنها في دلالة هذه القراءة التأو
يف الصورة في القراءا ت السيميائية نجد أنها تعني لغة الشكل والتمثال وتعني في تعر

أيضا الصيغة والهيئة، أما الصورة اصطلاحا فترد بمعان متعددة وفقا للسياق... كما يمكن 
يف نجد أن الصورة الموظفة في  (11)أن تكون الصورة الشيء ونقيضه ومن هذا التعر

وجه صاحب نص "جرح في  الغلاف الأمامي لكتاب هذا النص تعتبر تعبيرا عن نصف
عضو رجل " أحمد أمل، ونقيضه المتمثل في نصف وجه مؤلف نص "في انتظار غودو" 
بيكيت، وكأن نصفي الوجهين يمتلكان ما يشكل صيغة الوجه المزدوج في هذه الصورة وهو 
ما يعني محمول هذين النصيين ولذلك قلنا إن هذه الصورة تعبر تعبيرا أكثر ايجازا  في دلالة 

 معناها... في النص ونظيره.
وهو ما تمثله صورة الغلاف في هذا النص المؤلف و نؤكد هنا على معنى "مؤلف" 
الذي يعني التأليف والتآلف المندمج في منطوق الصورة التي هي مقام قراءتنا في هذا 
يل أي أن مكونات هاته الصورة والتي هي وجه مزدوج يتوسط الغلاف الامامي في  التأو



 58 علامات

 13 

الأسود والصورة في حقيقتها تركيب مزجي كما نعتناها بمعنى التأليف والتألف: تركيب لونه 
وجه الصورة المحمول هنا والمكون من نصفي وجهين لأعطائنا هذا المعنى المركب المزجي  

كما سبق ورأينا في المركب اللغوي للعنوان أي أن التركيب هو المنطق السائد والمتحكم في 
التخييلي الذي زاده تشكيله الثنائي في ازدواجية اجناسيته وفي مراوحته منطوق هذا النص 

التركيبية بين شفاهية الحكي ومحكي الكتابة أو الانكتابية وهكذا نتعرف في هذا التركيب 
المؤطر لصورة وجه الغلاف أنه وجه يمثل في شقه الأيمن نصف وجه المؤلف "أحمد أمل" 

ر نصف وجه "بيكيت" وكأننا بمعنى اخر أمام محمول موقعه بهذه الصفة وفي شقه الايس
الكتاب ومنطوقه الفعلي الذي هو تركيب بين نصيين: نص "في انتظار غودو" ونص "جرح 
في عضو رجل " والحصيلة التي نحصلها هي وجه مزودج التركيب في مخرج صورة غلاف 

ار غودو" والذي كتاب في "جرح في عضو رجل" الذي يخفي في عنونته هاته نص "في انتظ
سيصبح هو مفعول النص الأول ودلالة دواعي انكتابه أو بالأصح متخيله مادام المتخيل 
هنا هو المقصود بالتفكير على حد رأي نيتشه كما سبقت الإشارة إلى ذلك ل كن ما سر 
حضور نيتشه هنا أليس هذا الحضور هو حضور عمق هذا النص وتداعياته في هذا المركب 

يلي ولسنا نحن من استحضر نعت التخييل بل مؤلفه الذي نعته بالتخييل؟ إن النصي التخي
يلية  النعت هدا موجود في محمول الغلاف الذي نحن بصدد استنطاقه في هده القراءة التأو

 من خلال قراءة التخييل الأيقوني لصورة غلاف الكتاب. 
الذي يمثل عتبة  ونقصد بالكتاب هنا النص التخييلي "جرح في عضو رجل" أو غلافه

يلية كما أسلفنا القول في ذلك وأول استنتاج نستخلصه من هذا  ثانية في هذه القراءة التأو
التحليل هو أن نص "جرح في عضو رجل" ينبني على قانون هذه الثنائية: ثنائية وجه 

اهيته الغلاف وثنائية المزواجة السردية سواء دراميا أو روائيا في كتابة هذا النص وانمحاء شف
الواقع  ة ثنائية التخييل القائم على وهمفي هذه الكتابة التي نسميها نصا في طي كتاب بإضاف

أو ما نعتناه بالتباس اليقظة والحلم أو الوعي واللاوعي والذي وجدنا  تعبيره أكثر فصاحة 
يك فرو ن لما لا تكوم لا تعني إلا اللاوعي الجمعي، وفي اللغة المنسية والتي هي عند اير



                                                                                           صراع الإنسان مع جرحه                                                                                              

 34 

الصورة المحمولة في الغلاف، هي عنوان النص المتخيل والمعبر عنه في هذا التخييل الذي 
ليس إلا تخييلا تشكيليا له معنى  في هدا المضمون مما يجعله هو نفسه مضمونا أو محتوى، 
ينية  يحه عما يدل عليه منطوق الصورة التي ليست أيقونة تز إن لم نقل لا مضمون أخر يز

عبير يحمل دلالته فيما يشير إليه مضمون النص ومحتواه ولو بشكل ملتبس، بقدر ما هي ت
خاصة إذا علمنا أن دلالة الصورة في شقها الأيسر أي نصف وجه صورة بيكيت تعبر عن 
دلالة هذا الالتباس الذي تعنيه مضامين المسرح الطليعي حتى لا نقول مسرح العبث أو 

ذا الالتباس الموارب في صيغة الواقع المعيش اللامعقول مما يدل على أن العبث هو ه
ية والهزء في التعبير عن هذه الحياة التي هي حياة اللايقين والشك  والمنتهك بهذه السخر

ثل في اللايقين القائم المتمرد عن حقيقة ما يعيشه الإنسان، وهنا كذلك ثنائية أخرى تتم
معيشة رغما عنا في حضور زوالها وكأنه يقينه فيما تعيشه وكأنها ثنائية الحياة ال على تباين

زوال لمن يعيشونه في واقع هذا الحضور المؤشر فيه  كما رأينا على حضور الخطيئة الأولى 
عضو الذي نحن واستمرارها معنا في هدا الحضور المفعم بمرارة وجود جرحنا في هذا ال

يده تركيبنا في هذا الجسد نصفه بصفة رجل. كما ، وفكرة الجسد هنا هي نحن عليه أو كما ير
يده "نيتشه" الذي تساءلنا عن معنى ذكره هنا.   العمق الذي ير

يل عتبة  إذن فإن الخلاصة المؤكدة في عتبة الصورة هي نفسها ما تمت قراءته في تأو
العنوان، أي أننا نعني تلك الازدواجية أو الثنائية المركبة في هذا النص وكأنه نص 

ر يستدعي وجهه الثاني، إن لم نقل عمقه في تداعي معنى هذا يستدعي نظيره أو بمعنى آخ
نكتابية،  احالته الكتابية أو ما نعتناه بالالسرد تمثلا بتقنية إنكتابه أصلا من حالته الشفاهية إلى 

وها هي الأن الصورة تعيد تأكيد هذه الثنائية حتى لا نقول الازدواجية مادام أن لكل 
خاص به والمتحكم في بنائه ونسج أحداثه التي هي نفسها نص من هذين النصين منطقه ال

يته المتسائلة عن معنى الوجود  أحداث النص الأول ول كن بسؤال حجابي متواتر في حوار
والحضور  في هذه الحياة التي أصبحت لا تحتمل جراء تبعات الخطيئة الاولى والتي تبقى 

ا وكأنها تقال في هذا الكلام للمرة في الأخير  أحداثا لا تعيد إلا تركيب كلمات منطوقه



 58 علامات

 33 

الأولى. فماذا تحمل باقي العتبات المعاد صياغتها في هذا النص لتؤلف نصا نظيرا أو ما يمكن 
 الحجاجي، وهكذاأن يحتمل أن يكونه في وجود مركبه النقيض هذا ومحاوره في هذا الجدل 

ا عتبة اللاواقع. بما يعني في هذا ننفتح في هذا العود على قراءة عتبة الحلم أو بمعنى أكثر عمق
النفي للواقع مما نذهب فيه إلى اعتبار الحلم معاودة لزمان الالتباس والنفي، الذي لا يدل 

كما يقول بول شاوول في  (12)أكثر واقعية من الشيء نفسه ذاعلى أي شيء لأن اللاشيء ه
لشعب يجب أن يكون في مقدمته لمسرحية "في انتظار غودو" يظهر فيما بعد أن تفرد هذا ا

 كونه ملة عهد مع الله، عليها أن تكون من منظور طبيعي ملة الختان...
: اعتبر محمد صلى الله عليه وسلم نفسه 32كما يقول في موقع آخر من هذا الكتاب ص

بهذا الصفة اعتبر أنه قائم في  براهيم مثل إسماعيل نفسه و بصفته اسماعيليا منحدرا من نسل إ
 الختان( الرسمي مع الله ...العهد )عهد 

 عتبة الحلم: -3
بصيغة ضمير المتكلم الذي هو وراء هذا الحلم تحت المسمى   كما  أحمد أي أنه إعادة و

هو وارد في نصه الملتبس هو الاخر في واقعه هذا مع هذا الحلم. فماذا تحمل عتبة هذا الحلم؟ 
ى الحلم يأتينا في هذه العتبة بمعنى وكأن معنالعتبة معنى غير معنى اللاوقع؟  هل تحمل هذه

النفي المؤكد  للاواقعيته، أي أنه اللاشيء المكرور في إعادته في حكي النقيض،  الذي يتكلم 
به أحمد في محكيه هذا دخولا في الجدل والحوار مع سابقه إلى حد النقيض المفروض عليه 

م فعلا في زمان آخر غير هنا من جراء ألم الجرح في عضوه، رغم أن الألم المحدث قد ت
زماننا هذا،  ل كنه ورغم ذلك  فإنه كان زمانا معلوما في الأصل بالفرح المغمور بنشوة 

ية الأصل وكان قد تم التأشير عليه بزمان الدخول في العهد  (13)الولادة والانتماء للهو
يفاء والإعلان فيه بالوفاء بالعهد  والايفاء به في هذا الانتماء وهذا ما يعتبر دينا يلزم الإ

والدخول في نطاق الولاء له علما بأن لحظة الحلم هاته هي من لحظات الإفلات أو ما 
يمكن اعتباره اللاولاء أو على الأقل التنكر له في ردة معلنة وفي كراهية لعهد المختنين 
وليس العكس أي أن اللعنة التي تلاحقنا كما يقول بيكيت هي لعنة الخطيئة الأولى التي 



                                                                                           صراع الإنسان مع جرحه                                                                                              

 33 

ية الأصل و التي هي هنا  لازلت تطارد الانسان في صراعه مع معتقده المحدد لانتمائه لهو
ية "أمل  معتقد متعلق بالختان أي عضوه  الجريح حسب الكناية التي ينعته بها المؤلف أوالراو

هذا الذي يدخل به نطاق هذه اللعنة  (14)أحمد"، وكأن أحمد الراوي لمحكيه الابراهيمي
مأساة الانسان مع جرحه إن لم نقل مع معتقده  كما هي حال العديد من والموسومة ب

. كما يؤكد المؤلف نفسه ذلك عندما يفصح عنه: عندما (15)الكتاب والمبدعين في الغرب
بي" كتب ضدا على الدين ونحن نعلم أن هذا هو موقف بيكيت  يقول "إن جميع الابداع الغر

رب أو الداخلين في نطاقه وهو رد كذلك على وهو واحد من صاني هذا الابداع في الغ
. ونحن لم نعلن بعد عن حالنا مع هذا الجرح أو أننا لا نقوى على ذكر (16)الكتاب المقدس

ذلك أو الإفصاح عنه مثلما قام به الآخرون مثلنا في هذا الابتلاء. تلك هي دعوى المؤلف 
يد أن يقولها، إن لم يكن قد قالها بمعنى آخ ر في مؤلفه هذا. ألا ينطبق علينا مثل وكأني به ير

هذا الابتلاء؟ ما دمنا نمثل هذا الانسان الذي يوصف بصفة الكائن المتدين أي أنه يوصف 
بهذه الصفة كائن متدين. أليس المعتقد الديني هو شأن جمعي بالضرورة؟ كما أن ألهة 

بالتحديد . وعلامة تديننا (17)المعتقدات بحاجة إلى البشر حاجة البشر إليها هو هذا الجرح و
في الجرح الذي اجترح به عضونا مادام عضونا هذا هو عضو رجل كما سبق ورأينا ذلك 
في عتبة العنوان ومن هنا ألا يحق لنا أن نكون في موقفنا هذا مأخوذين إلى حد الفتنة مع 

ية هذ ية لنا إلا هو يتنا إذ لا هو ا المعتقد هذا الصراع المتمثل في هذا الجرح الذي يمثل هو
إلى حد الاندماج، الذي نحن في مواجهته. ولو في الحلم الذي نحلم به أن يكون ممثلا لنا في 
مما نحتمل أن لا يكونه واقعنا، حيث يمثل الحلم نوعا من الهروب واستعاضته بمحكي الكلام، 

ا وهنا نجد كذلك أننا نمثل حقيقة معنى الانسان، الذي ليس في هذه الحقيقة إلا متكلم
هاته للجهر بهذه الحقيقة ولو أن حقيقته هاته  قته باعتباره متكلما في انسانيتهمثلما هي حقي

ية انتسابه لمعتقد جرحه كما رأينا.  وفي هذا الحلم الذي أعطاه هذه ال كينونة في هو
بعد تأكدنا من خلال هذا التحليل أننا حقيقة في محكي هذا المتخيل لسنا إلا في  و

م المحي لنا هنا هو في حد ذاته ليس إلا مبررا لقيام الحالم المتيقظ الذي لم حلم كما أن الحل



 58 علامات

 31 

يعة طرق الباب ليحكي لنا في متخيل هذا النص،  يتم استقاظه من نوم حلمه هذا، إلا بذر
الوقائع التي أرقته في يقظته وهو في كامل وعيه قبل نومه، الموقظ  رغما عنه للاسترخاء 

مه في مسرود محكيه هذا والذي وسمناه في عتبة سابقة بالمحكي والاستسلام لتداعيات حل
بالضبط  الشفاهي وإعادة إنكتابه مما يعني أن هذه الإعادة في كتابة المحكي الشفاهي بأنها و
عودة ليقظة الوعي الذي تفترضه هذه اليقظة في محكي الكتابة كما اسلفنا، فهل عتبة الحلم 

بما هو واقع مناف للحلم أم أن هذه اليقظة مكتفية  هاته لازلت في حاجة لدعوة واقعها
باللاواقع المتمثل في عتبة الحلم هاته، أم أنها مكتفية بهذا اللاواقع إلى حد الانتشاء 

 والاسترخاء والتلذذ بالبوح به، ذلك ما سنحاول استقراءه. في عتبة المرآة.
ية الوجه-4  :عتبة المرآة ومحاولة رؤ

ية الوجه في عتبة الظلام إن هذه العتبة تفرض علينا طرح  عتبة المرآة أو محاولة رؤ
ية وجهه في  السؤال التالي: لماذا لا يستطيع أحمد القائم بشخصية الراوي في هذا النص رؤ
ية وجهه إلى الحد  المرآة رغم أنه حاول ذلك عدة مرات؟ وهل هذا الاستعصاء في رؤ

تردده هذا راجع إليه هو أم أن ذلك  الذي جعله يتردد على المرآة مرات ومرات وهل في
ية وجهه  (18)مرجعه هي ظلمة الطواليط؟ أو لما تمثله معنى الطواليط نفسها؟ يد رؤ ثم لماذا ير

كما يؤكد ذلك هو نفسه في هذه المرات  لال المرآة الموجودة في الطواليطفقط من خ
ب كلما حاول ذلك؟ وما أليس المانع في كل هذا هو تتالي الطرقات على البا (19)المتعددة؟

يذان فتح باب البيت لدخول  علاقة هذه المحاولات بتتالي هذه الطرقات التي تعلن بإ
ضيوف جدد وكأن طرق الباب هو استئذان مما يجعل الراوي أحمد مشغولا به إلى حد 

 الغفلة عن التحقق من سحنة وجهه.
ي حالة دونه ودون لنفترض أنه كان في عجلة من أمره، أليست هذه العجلة هي الت

يتطلع إليه بما يفرضه عليه سؤال هذه العجلة؟ ثم لماذا المرآة هنا  أن يرى وجهه في المرآة و
يد أن يرى وجهه  وفي وضعها الحالي هي المخبر له عن حالة وجهه؟ وأي مرآة هاته التي ير

ينعتها  يد أن يسميها و بهذه من خلالها؟ أليست  هي مرآة المرحاض أو الطواليط كما ير



                                                                                           صراع الإنسان مع جرحه                                                                                              

 33 

يل بيكيت أن يختار شخصياته  ية والاستهتار كما يحلو لصمو الصفة التي فيها ال كثير من السخر
يجعلها في مثل هذه الأماكن: صناديق القمامة وعدم التسمي بأسمائهم رغم أنه يختار لهم  و
أسماء معينة، وهذا ما يعيد تكراره أحمد هنا في توصيف الشخصيات التي يختارها عفوا إنه 

يختارها بل هي التي تختار أن تأتي هكذا وك أن اختياره فتح الباب لها يأتي عفو الخاطر لا 
ير، والمهرج والمرأة الحية أم أنها شخصيات أتية من عمق  وإلا فيما يخص حالة الحكيم الضر
ما يعكسه قعر المرآة والذي يمثل هنا بعدا من أبعاد عمق اللاوعي، وهذا ما يؤشر عليه 

يد أن يرى وجهه من خلالها؟كذلك اختيار ولماذا وضع المرآة  (21)ه لهذه المرآة التي ير
هاته هو هكذا: توجد في مكان مظلم علما بأنها فعلا هي مرآة الطواليط الذي يعني في لغة 
ية هنا في بيتها هذا المظلم أو الذي تغشاه هذه  هذه التسمية بيت النظافة، والتي هي منزو

يمثل بذلك أغوار النفس وأعماق الظلمة ألا تشبه هذه ال ظلمة التي توجد فيها عمقا سحيقا؟ و
دواخله. وماذا يمثل معنى البيت في هذا المحكي؟ أليس البيت هنا يأتي بمعنى الذاكرة؟ أم 
أن ظلمته تشبه الرحم؟ ألا يكون الحنين للبيت الأول كما يقول الشاعر هو الداعي الخفي 

عمق عتمة الظلام، ومعنى البيت هنا دليل للبحث للبحث عن وجهه في مرآة توجد في 
عن الحنين ودفئه الذي افتقده، فجاء هذا الحنين والشوق بمعنى البحث عن الوجه؟ أليس 
هذا الحنين المبحوث عنه هو الحنين الذي جعله يبحث عنه اتقاء لشر لعنة الخطيئة الأولى 

تي أخرجته من الجنة هو وزوجه والتي كانت سببا في شقاء الانسان منذ خطيئته هاته وال
حيث تعادل الجنة هنا دلالة الرحم أو بيت الرحم ودفئه ومن تمة توالت عليه اللعنة إلى 
الحد الذي يشعر معه أنه مرصود لهذا الشقاء ومن تمة وهو يسعى للبحث عن الخلاص، 

لا حيث لا معنى هنا للطواليط إلا هذا ومن تمة كان بحثه عن هذا الخلاص متواصلا 
ية وجهه كما يدعي بل لاستعادة دفء ما افتقده جراء خروجه إلى هذه الحياة وما  لرؤ
يعة للبحث عن حقيقة وجوده وحقيقة من يكون، أليس  البحث عن وجهه ولونه إلا ذر
هو في الأخير إنسان يقع له ما يقع لكل إنسان مثله يلج للطواليط برغبة الحاجة وافرازاتها 

ها للحياة مرة أخرى حتى نعيد استنساخ ذواتنا؟ هذه الحياة التي التي هي افرازات نعيد



 58 علامات

 33 

كلها تعاسة وشقاء، والطواليط الذي نلجه ليس له من معنى إلا ما سبق لنا ذكره في هذه 
التسمية الفرنسية، والتي رأينا أنها لا تعني إلا بيت النظافة. لهذا نجد الولوج إليها هو ولوج 

هو المكان الوحيد الضروري تواجده في كل بيت، وليس لقضاء الحاجة، بل الطواليط 
يا أن يكون واسعا، بل فضاء يتسع لشخص واحد أنه مكان لا يتحمل اثنين ...   ضرور

كما أن هذا التوصيف الذي يستحضره أحمد الراوي يؤكد ما ذهبنا  (21)هكذ ا يصفه أحمد
يب، يمتص  عبارة عننفرزه" في المرحاض لأن الطواليط إليه لأن "صرف ما  ثقب غر

كل ما نفرزه. إن هذا التوصيف للطواليط وحاجة كل بيت إليه تجعل من الطواليط 
ضرورة حياتية من أجل إعادة صياغتنا كأناس يحيون حياتهم في ظل هذه الخطيئة وأحمد 
هنا باحث عن كنه هذه الحقيقة وحقيقة هذا المصير الذي نحن سائرون إليه أو على الأقل 

يمجه، وكأنه أدرك لعبة نعاود المرا وحة في ظله ذهابا وإيابا، وهذا ما أصبح أحمد يكرهه و
هذه الحياة، أو ما توصل إليه بيكيت عندما أعلن نهاية هذه اللعبة ذاتها بعد أن أعياه 

 انتظار غودو الذي لا يأتي. حيث يعني بذلك لعبه أن نحيا الحياة أفضل مما نحن عليه الآن.
يط وقيامه تقديم هذا الوصف لها يدل على بحثه عن فرصة إن ولوج أحمد للطوال

بات تبعات ما لحقه من  أخرى لإعادة خلقه من جديد، خلقا فيه نوع من البراءة من تسر
لعنة الخطيئة الأولى، والمرآة هنا تمثل معادلا موضوعيا لهذه النظافة التي يدخل بيتها 

الجديد، وصفاء روحه, خاصة وأنه  المنعوت في هذا النص بالطواليط من أجل هذا الخلق
يقدم وصفا لهذه المرآة بأنها لوح من الزجاج الصقيل في معادلة حقيقة بحثه فعلا عن 
الخلاص، والخلاص ليس من الخطيئة فقط باعتبار الخطيئة كانت نتيجة بسبب نزوع ذاتي 

بإغراء ممن يستحضره أحمد في نصه المتخ لمنعوت يل هذا وامقترف وفوق طاقة الانسان و
فعى" والتي يمكننا اعتبارها في شكلها هذا تمثل رمزا للعضو الجريح أو أنها أبمسمى الحية "ال

بهذا الشكل قبل أن يكون نعتا للمرأة أو الانثى أو ما يمثل الأداة لمعرفة الخلق الذي يتمنى 
في أن يمتلك القدرة عليه لإعادة خلق نفسه من خلالها خلقا جديدا كما يطمح إلى ذلك 

بالتحديد في هذا النص الذي يؤدي إلى معنى بيت الراحة والاستجمام  معنى الطواليط و



                                                                                           صراع الإنسان مع جرحه                                                                                              

 33 

رغم أن دلالته في لغته الأصل ]بالفرنسية[ يؤدي إلى معنى النظافة، كما أن معنى بيت 
"جرح في عضو رجل" حيت يقول مؤلفه  الراحة والاستجمام نستنتجه من النص التخييلي

من هذا النص:... ال كثير من الناس تكثر الجلوس بهذا المكان  64ة  حأحمد أمل في الصف
يعطي راحة  ينكمش المصران الغليظ ليرتاح من تمدده و لحظة الافراغ لترتخي  أعصابهم، و

يد في توصيف هذه الحظة من الراحة والاستجمام التي يمنحها لهم   (22)للعقل ليفكر( يز و
يكثر علي الطواليط عندما يؤكد قول صديقه الذي قال:  حين أخرج من الطواليط أرتخي و

الإلهام  والابداع في الكتابة... يردف بعد توصيفه  هذا بقوله: كلما خرجت من الطواليط، 
 .(23)إلا وتوقف رأسي عن التفكير الفلسفي ...

في هذا اللجوء لمرآة الطواليط التي تمثل ملجأه الأخير في مسعاه هذا بحثا عن هذا 
افعا لارتكابه هذه الخطيئة والتي كلفت الانسان كل ثقل هذه السبب الذي كان د

بان  الأوزار، بل إن حياته صارت كلها وزرا ثقيلا عليه وها هو جرح العضو يمثل لديه القر
البديل وكأنه تكفير عن اقتراف خطيئة الاقتراب من المحرم عليه في هذا الإقتراب، بل إنه 

ب بان و هذه الصفة التي تم بها  أصبح يعرف بالايفاء بعهد هو من اقترف فعله، إن هذا القر
بان المقدم هنا ليس  (24)الله "... القائم في العهد )عهد الختان( الرسمي مع الله ..." والقر

بون عهد بالمقدس، مادام  براهيم القيام به، بل أنه عر يفاء بالعهد كما أمر الله إ فقط الإ
حرم حسبما يعرفه به "ميرسيا إلياد" وقبله "إميل المقدس لا يبرر وجوده، إلا بوجود هذا الم

دروكهايم" ولجوء أحمد المؤلف في هذا النص إلى الطواليط كان بداعي الخلاص كما أسلفنا 
القول، ومادام أن الخلاص هو مسعاه في كل هذا رغم أنه لم ينله، و لم يتبق لديه  بعد 

يه صراعه مع معتقده، وهذا الأخير هذه المعاناة إلا هذا الصراع مع جرحه، الذي يعادل ف
يمثل جوهرها في هذا الوجود، وكأن وجوده هذا  هو ما يكمن في دواخل أعماق ذاته و
أصبح في غير صفاء مع ذاته وعدم استقرارها على هذا الصفاء الذي ينتابه  نزوعه نحو هذا 

س الوسواس الوسواس وهذه الظنون الذاهبة به إلى حد الهوس إن لم نقل الفتنة، وهو نف
الذي نجده عند بيكيت متمثلا في جوهر انتظار شخصياته اللامسماة  بأسمائها التي أطلقها 



 58 علامات

 33 

عليها بيكيت نفسه، وهي على كل حال تعيش انتظارها لغودو الذي قد يأتي أولا يأتي بل 
إنه فعلا لا يأتي مادام الالتباس حاصل في هذا المسمى "غودو" حيث هو الله كما يحيل 

ك اللفظ الإنجليزي في هذه التسمية وهناك تسمية أخرى تطلق على الحذاء الثقيل إلى ذل
ية  "غودو"  بنفس اللفظ  فأيهما يقصد أحمد الذي يؤكد في متتالية حوار في نفس اللغة و

لا شك أنه شخصية وهمية خلقها المرفهون عن الناس ...، وهذا  (25)هذا لا أعرفه ...
الفلاسفة الذين يقولون: إن الانسان هو الذي أبدع ألهته   التأكيد يعيدنا إلى منطق بعض

على صورته... وفي معنى آخر أن الانسان هو الذي خلق ألهته، وفي معنى آخر إن الله خلق 
 .(26)الانسان ذكرا وأنثى على صورته ...

إن موقف أحمد في التأكيد المتتالي هذا، يعبر عن حيرته أيهما يصدق في محمول 
ين؟ وهذه الح يرة متأتية من الجرح الذي اجترح به في عضوه، حيث صار القولين ال مذكور

يحلم أو بالأصح يخاف من أن يتحقق خوفه في حلمه من أن يتم تفتيش بيته في غيابه من 
، وخوفه هذا متأت من كونه فعلا يحمل (27)طرف اللجنة المكلفة بسلامة الجسم من الجرح

ذه الفتنة التي يحياها، وهذا كذلك هو سبب جرحا في عضوه و إلا ما كانت كل ه
ارتباكه وعيشه كابوس حلمه الذي هو في واقع أمره يقظة وعيه في ما صار يعيشه في 
مأساته هاته، والتي لا تعني في الواقع إلا رفضه وتمرد ه على حاله هذا الذي وجد نفسه 

وما كان يعيشه في واقع  تعيشه وتقبل به على أنه استسلام لما لا ترضاه حقيقة يقظته تلك،
حمله لهذا الجرح في عضوه وكأنه وصمة عار حدث له وهو في غفلة رغم يقظته. لهذا فإنه 
أصبح يتمنى أن ينام مرة أخرى لعله يفيق وهو في كونه هذا لم ينم أبدا، ومعنى ال كون 

 ليه.عنده هو امتلاك حقيقة يقظته التي تمثل بالنسبة إليه يقظة هذا الوعي الذي صار ع
 عتبة السؤال: -5

كأن السؤال نص التخييلي: "جرح في عضو رجل" و نعتبر هذه العتبة مفتاح مغلقات ال
هنا هو العمق المركزي في هذا النص، والسؤال بهذه الصفة يمثل المبرر الأساسي في إعادة 
صياغة المحكي الشفاهي إلى محكي انكتابي والخروج من شفاهية الأصل في محكي هذا النص 



                                                                                           صراع الإنسان مع جرحه                                                                                              

 33 

إلى رحابة الكتابة وامتداداتها، لأن منطق السؤال في إعادة هذه الكتابة، هو الذي أعطى 
لهذا النص التخييلي تماسكه في هذا الانبناء السردي الذي جاء في بنيته الحجاجية، والتي هي 
ية المنبنية على صيغة السؤال  الصيغة الملائمة في مثل هذه النصوص ذات الصفة الحوار

بصيغة أخرى، يمثل معادلة موضوعية تسعى في  والاستفهام والتحكم في مخرجاته وكأنها و
يحصل لأحمد في روايته المفعمة بالشك واللايقين حتى جاء  حجيتها تلك للإقناع بما حصل و

أو على الأقل يكتسب مشروعية في ما  خودا بكل هده الفتنة ليقنعنا بهامحكي قوله هدا مأ
صياغة محكيه من مقول شفاهي إلى مقول كتابي، ومن ثمة يحكيه وفي ما دفعه لإعادة  

إعادة صياغة سؤال معنى وجوده وحضوره  المفروض في هذه المعادلة التي يحاجج فيها 
صاحب النص النظير "في انتظار غودو" بما يعطيه في هده المشروعية أحقية امتلاك نصه 

صاحبه  ومؤلفه أحمد في قول  التخييلي هذا أو بأصح تعبير نصه النقيض الذي يمثل نزوع
محكيه الدي جاء في طي كتاب سماه "جرح في عضو رجل" الذي هو نص  معاند ومكابد 
لمعاناته والدي نخصه هنا بنعت النص النظير مثلما هي عليه صفة النص السابق أو النص 
النقيض، وكأننا في ترادف هده الصفات والتسميات أمام نوع من التناص المحدث بين 

ين النصين المتنازعين إلى حد محايثتهما لبعضهما البعض وتماثلهما مع بعضهما إلى حد هد
الفتنة المأخوذ بها صاحب نص " الجرح " وكأنه استفاق وفي غفلة منه على حدوث جرح 
في عضوه، وكأن طرق الباب هو طرق تنبيه لما هو عليه جرحه في عضوه الدي يمنحه صفة 

جاء سؤال هده العتبة لإعلان هاته الاستفاقة والتي لم يكن الرجولة رغما عنه. ولدلك 
الطارق على باب بيته هما اللدان أحدثا هده الاستفاقة بقدر ما هو دافع الفتنة المأخوذ بها 
يلها هذا المعنى القائم  كما أسلفنا. خاصة وأن عتبة السؤال تفرض علينا في قراءتها وتأو

سؤال، وهو سؤال غير عاد، حيث لا يجابه به أي كذلك على النوعية المميزة لصيغة ال
طارق لإعلان حضوره ووقوفه امام أي باب وكأن أحمد فضل في سؤاله أو أن أراد 
لسؤاله في هذه العتبة أن يكون بهذه الصيغة الاستفهامية للاستفسار عن حقيقة من طرق 

في وقت غير معلوم أ هو بابه ومباغتته في هذا الوقت المتأخر من الليل أو بالتحديد الدقيق 



 58 علامات

 33 

آخر الليل أو بداية الصباح؟ المهم أنه وقت ملتبس إن لم نقل وقتا رماديا. كما هي حال 
معطيات النص النقيض" في انتظار غودو" باعتبار الانتظار في حد ذاته وقتا ليس بالوقت 

لطارقي الحي والمعيش أو بالوقت الميت والمنتهي، بهذه المعطيات كلها يأتي سؤال أحمد 
بعدما وجد أمامه شخصين  (28)باب بيته بهذه الصيغة الملتبسة كذلك: سأل أحمد من تكونا؟

أثناء فتح باب بيته. ومن هنا يبدأ السؤال، وكأن مبتدأه هدا هو مبتدأ فتح باب الحكي 
ياته التي لا تنتظم إلا في معطاها الكتابي أو بعد انكتباها لتشكل كتابه  وتتابع سرد محتو

يته وتعدد أصواته بعد أن كانت في المحكي الشفاهي  النص النقيض أو المعاند في حوار
 المحمول في متن كتاب نصه التخييلي؟ في مروي سؤالهأحادية. فمادا قال أحمد 

 .(29) 19قال أحمد : سألته  ص 
يدان؟  من تكونا؟ وماذا تر

ية هي ه ية، وكأن الهو بصيغة سؤالها والسؤال بهذه الصيغة يعتبر سؤالا عن الهو نا و
الذي جاء منطوقا من الراوي أحمد ذاته، يمثل المدخل الأساس لفتح مغاليق النص 
ية في  التخييلي، وماذا يتوخاه منه صاحبه الذي هو في نفس الوقت صاحب سؤال الهو
ية المطروح سؤالها هي ما أسميناه بالعمق المركزي  صيغة طرحه لطارقي باب بيته. وكأن الهو

ا السؤال؟ مادام أن السؤال ذاته كان جاهزا لإجابة الطارق على الباب، وكأن في طرح هد
الطارق لم يطرق الباب أصلا لأن طرق الباب هو في حد ذاته سؤال؟ حيث لا ينتظر 
ية، وهو ما لم  ية سؤال الهو السؤال إلا سؤالا مثيلا له للإجابة عنه، وهنا يكمن عمق مركز

ية بأكثر ما يكون من إلحاح، أي أن أحمد لم يخفه أحمد في سؤاله الافتتاحي  هدا عن الهو
يد معرفة أي  يكن يبحث في سؤاله عن من هما الطارقان باب بيته في ذلك الوقت، بل ير
بتلك الفجائية في اختيار التباس توقيتها، وأحمد في  يارتهما تلك، و انتماء يخفيان عنه في ز

بتلك الصيغة المرتبكة كان يعبر ع ن معاناته مع جرحه إلى الحد الذي جعله طرح سؤاله و
يلوك سؤاله ولا يفكر إلا هكذا تفكير في صيغة طرح سؤاله بالصيغة التي جاء عليها في طلب 
ية الدينية، باعتبار أن  ية الانسان الأصل هي الهو ية خاصة إذا علمنا أن هو تحديد الهو



                                                                                           صراع الإنسان مع جرحه                                                                                              

 34 

إلا أنه لما فتح باب بيته بعد وكأن أحمد لم يطرح سؤاله هذا  (31)الانسان كائن متدين ....
ية سؤاله هذا  بكل عفو سماعه للطرق عليه وجد أمامه شخصين الشيء الذي جعله يستحضر و
الذي رأينا من خلال استجلاء معطيات نصه التخييلي في معارضاته للنص النظير "في 

يله في الاف ياتي هدا في سؤال أحمد هو الذي أخدنا بتأو صاح عن انتظار غودو" والبعد الهو
معطيات نصه التخييلي، والذي جاء في معظمه إن لم نقل انهكله يقع في صيغة انبنائه 
ية والحجاجية لتمثيل ما يعطي لصراعه هذا  الحواري ومن منطلقه هذا يأخذ صفته الحوار
شكله الدرامي. أي ان الحدث الفاعل في صراع أحمد مع جرحه هو في مكمن سؤال 

ية الإنس ية، أليست هو ية معتقده.الهو  ان هي هو
بالتحديد المشار إليها أعلاه نكون في مفتتح مغاليق  واعتبارا لهذه الخصوصيات و
ية طارقي  يد من طرح سؤاله تعرف هو ية، والتي رأينا أنه ير النص التخييلي بطرح سؤال الهو
يد، وهذا ما جعلنا أمام سؤال لا يعمل على  باب بيته من تكونا؟ أي أنه سؤال يحدد ما ير
فتح مغاليق النص بقدر ما يفصح عن كنه وعمق معطياته في جداليته مع النص النقيض 
له في محاججته في قناعاته تلك والتي هي قناعات من لازال في فتنة مع جرح عضوه إلى حد 
ما وصفناه فيه بالصراع، إن لم نقل قمة المأساة في عنفوان هذه الفتنة واجتراحاتها. إن 

و ما يمكن نعته بالمنعطف السردي في محكي هذه الدراما في هذا النص المعطيات السردية أ
التخييلي تجعلنا حقا أمام نص حواري بكل معنى الكلمة. وحسب ما وصفه به باختين مثل 
هذه النصوص البولوفونية، إد لا محيد لنا عن وصف هذا النص هكذا واعتباره كذلك 

بمعنى آخر نصا سجاليا، كما ان هذه الصفة ل ا يمنحها لهدا النص إلا من اعتباره كذلك يمثل و
تناصا أو انه متناص مع نص سابق له، وهذا النص هنا وكما أشرنا إلى ذلك عدة مرات 
هو نص "في انتظار غودو" الذي وجدنا هناك عدة نقاط التقاء وتشارك بينهما، الشيء 

يته في هذا العمق الذ يد أن يستجلي فيه الذي يفسر لنا كذلك معنى عمق السؤال ومركز ي ير
ية في نفس الوقت خبايا النص السابق له أي نص "بيكيت" ومكانته في  أحمد المؤلف والراو
كيفية بنائه هذا البناء الاستفهامي وضمنيته له في نفس الوقت، وهو الشيء الذي يفضحه 



 58 علامات

 33 

ية من كتب النص واستتبعه بتناصه النصي ية هذا حيث نجد انه ليس سؤال هو  سؤال الهو
الذي جاء محايثا له إلا في مضمنات السؤال الذي لم يعطه فقط نقيضه أو محايثته في هذه 
ية هذا والذي هو  ية النصية، وكأن فعل التناص هذا هو الإجابة الممكنة لسؤال الهو الحوار
سؤاله الحجاجي من أجل بنائه المنطقي في صيغته السردية أو إعادة هذه الصياغة الكتابية بما 

هذا المنطق في نصه التخييلي، بحيث جاء هذا البناء وفق ما يمكن أن يجعل من هذا يفرضه 
عليه هذه  التخييل في صيغته تلك ممكنا من ممكنات التفكير في الواقع، ومنطق ما تكون

الحياة التي رأينا أنها حياة تعيد مبتدأها الأول لإعادة العيش والحياة به في ما عرف 
ان، وهذا هو المنطلق الفلسفي لأعمال "بيكيت" وخاصة مسرحيتيه " بالخطيئة الأولى للإنس

في انتظار غودو" والتي ينهي انتظاره هذا بمسرحية "نهاية اللعبة". وهو ما يعطي معنى لمنطق 
ين لأحمد والطارقين باب بيته في ذلك الوقت الذي لا  السؤال، خاصة إذا علمنا أن الزائر

يارته وهو يحتضر، هو بالليل ولا بالنهار، كانت ز  يارتهما له بقصد تبليغه دعوة بيكيت لز
ية بسؤاله هذا إعادة استفاقة بيكيت من نومه بل عفوا إعادة بعثه حيا  فهل أراد أحمد الراو

يته التي هي كما رأينا هو الأصل.   يرزق بيننا لتبليغ رسالة هو
------- 

 هوامش
صفحة،  73ل، صدر في طبعة أولى من الحجم المتوسط في جرح في عضو رجل، نص تخييلي من تأليف د. أحمد أم-

 مطبعة وراقة بلال فاس /المغرب. 2122الطبعة الأولى سنة 
ين الأول، دمشق، -2 ينهارد لاوت: ابراهيم وأبناء عهده مع الله، ترجمة أ. د. غانم هنا، الطبعة الأولى، تشر أ. د. ر

ية سنة    يع.2116سور  ، دار خطوات للنشر والتوز
يظهر فيما بعد أن تفرد هذا الشعب يجب أن  424والصفحة  429 المؤلف المذكور في الصفحة س، حيث يقول.م-3

 يكون في كونه ملة مع الله، عليها أن تكون من منظور طبيعي ملة الختان ومن منظور روحي ملة العدل أمام الله.
يمان نجد أن حتى النساء -4 لا يسلمن من وقوع مثل هذا الجرح في عضوهن في بعض الحالات الاعتقادية إلى حد الإ

كما هي حال جرح عضو الرجل، أي حالة ختان النساء كما هو واقع في السودان والأمر سيان في مأخذ الجرحين 
 المنبني وقوعهما على هده الحالة الاعتقادية في الديانة الابراهيمية مادام الكل من نسل اسماعيل عليه السلام.

 صديقي إلى مثل هذه الصفة في شعراء المسرح الحكائين في مقدمة مسرحيته الشامات السبع.يشير الطيب ال-5
يسلان.-6  انظر كتاب تشريح الدراما للناقد مارتن إ



                                                                                           صراع الإنسان مع جرحه                                                                                              

 33 

كما يمكننا نعت هده الحالة من النقائض في الدراسات الأدبية النقدية القديمة بالتناص أو ما صار يعرف مع -7
ية أو يفان تودوروف.ميخائيل باختين بالحوار يستيفا وتز  البوليفونية، انظر جوليا كر

بول شاوول: مقدمة مسرحية في انتظار غودو، التي قام بترجمتها والتقديم لها، سلسلة المسرح العالمي، العددان   -8
 وما بعده. 8، الصفحة 1999نونبر /دجنبر سنة  271و 271

يهاب حسن: تحووت الخطاب النقدي لما بعد الحداثة،-9 يار بغداد  إ  إمام.1، ترجمة السيد 2118سنة  1ط دار شهر
بي، تطوان /المغرب، الطبعة الأولى -11 بي للعنف والمقاومة، مطبعة الخليج العر د. سعاد الناصر: التخييل الروائي العر

 .14و 12ص  2111سنة 
بر/ دجنبر  184عدد  أنظر: محمد التهامي العماري، سيميائيات، الصورة البيداغوجية، مجلة عالم الفكر-11  -2121أكتو

 128ص .
 بول شاوول، مرجع سابق.-12
ية الانتماء الديني، حسبما تذهب إلى ذلك بعض الدراسات الاتنوغرافية.-13 ية الدينية أو هو ية الأصل هي الهو  الهو
براهيم وأبناء عهده مع الله في الصفحة 14 ينهارد لاوت في كتابه: إ يما بعد أن تفرد يظهر ف...  ،423يقول: أ، د، ر

كما يقول في  هذا الشعب يجب أن يكون في كونه ملة عهد مع الله، عليها أن تكون من منظور طبيعي ملة الختان...
براهيم مثل 32موقع آخر من هذا الكتاب ص : اعتبر محمد صلى الله عليه وسلم نفسه بصفته اسماعيليا منحدرا من نسل إ

بهذه الصفة اعتبر أ  نه قائم في العهد )عهد الختان( الرسمي مع الله...إسماعيل نفسه، و
 من النص التخييلي: "جرح في عضو رجل" كما يؤكد ذلك عندما يفصح. 67انظر الصفحة -15
 .67نفس المرجع، الصفحة ذاتها -16
ية، الطبعة فراس سواح، دين الانسان، منشورات دار علاء الدين -17 ، انظر الصفحتين 2112عام  4دمشق/ سور
 من هذا الكتاب. 49و48
بية أو المرحاض، مكان يخشى دخوله دون توجس الخوف منه، -18 يعتبر الطواليط أو بيت الماء بالدارجة المغر

بية في كون هذا المكان يتطيرون منه لأنه في هذا الاعتقاد الشعبي بيت مسكون  للاعتقاد تفرضه الثقافة الشعبية المغر
 العامة.ثقافات أخرى، حيث يمثل بيت راحة كما هو وارد في عرف  بأرواح خفية بخلاف ما هي الحال في

 من النص: "جرح في عضو رجل".62انظر الصفحة -19
ياه جاك لاكان في تحليله النفسي للمهوسين بها.-21 يل الذي يمنحها إ  يمكن فهم معنى المرآة بالتأو
 .63د. أحمد أمل، مرجع سابق، ص -21
يك نيتشه قول: في كتاب ما وراء الخ ير والشر صفي هذا المعنى الذي يؤكده ا-22 يدر : 115لمؤلف احمد أمل، نجد فر

...وإن الإنسانية وتقدمها لا يعتمد على العقل ولا تسير وفقا لتصوراته، بل إن كل ما حققته الإنسانية يعود بالفضل 
يوضح نيتشه ذلك بأن الوعي مجرد أداة بيد الجسد، أداة ج سدك هو عقلك الصغير يا أخي. إلى أعضائه السفلى...، و

وتأكيدا لدور الجسد يقول نيتشه أيضا: ...الجسد هو ماهية الانسان الفاعلة، أي أننا لا نستطيع معرفة الجسد إلا 
بما يمتلك من قوى عن كتاب فكرة الجسد. )نفس المرجع، الصفحة   (.112بالجسد عينه و

 وما بعدها. 64د. أحمد أمل، مرجع سابق، الصفحة -23



 58 علامات

 31 

ينهارد لاوت: ابراهيم وأبناء عهده مع الله، مرجع سابق، ص-24  .32. د. ر
ترنت بالخطيئة ، وفي هذا الصدد نجد أن فكرة الايمان بوجود إلاه )غودو( اق68أحمد أمل، مرجع سابق، ص-25

يا... ص والذنب، وهي فكرة  يز د د. من كتاب فكرة الجس 159تحول مشاعر الانسان التي هي موجودة في جسده غر
ية. 2114هجران عبد الأله، أحمد الصالحي، دار الفرقد الطبعة الأولى سنة   ، دمشق/سور

، يقول جاك مايلز: في المعتقد الديني أن الله خلق 17جاك مايلز: كتاب سيرة الله، ترجمة ثائر ذيب صفحة -26
بيين  يكيين الانسان على صورته ذكرا أو أنثى... وفي نفس الصفحة يشير إلى أن الأورو رجالا ونساء ومن بعدهم الأمر

 ذهبوا إلى صوغ أنفسهم على غرار الإله...
 .72أحمد أمل، مرجع سابق، ص-27
 ، 13المرجع السابق الصفحة -28
 .19المرجع السابق، ص-29
ية، الطبعة 19فراس سواح، دين الانسان، ص -31  .2112عام  4، منشورات دار علاء الدين دمشق/ سور

 

  

 
 

 
 



                                                                                           صراع الإنسان مع جرحه                                                                                              

 33 

 
 ا للمرحوم مصطفى الغيثيصدر حديث

Recherches sur l’onomastique  
De la Mauritanie Tingigitane 

 منشورات كلية الآداب مكناس
 

 

 



 58 علامات

 55 

 
 مقاصد المشروع البلاغي لمحمد الولي

  ياسين معنان
 تمهيد -

مسعانا في هذا المقال هو تسليط الضوء على مقاصد هذا المشروع؛ للإسهام في 
يع البلاغ يف بالمشار ة المغربية المعاصرة، وتدقيق النظر في المفاهيم والمصطلحات التي يالتعر

مد الولي في ثلاثة مقاصد، هي: تجديد اعتمدتها، ويمكن حصر مقاصد المشروع البلاغي لمح
ية، وتجديد الخطابية، وتوطين البلاغة المقارنة.  الشعر

ية-  جهود محمد الولي في تجديد الشعر
مواكبته للتحولات التي  تتحدد أولا فيقيمة منجز محمد الولي في هذا الباب، لعل 

ية في البلاغة الغربية، ونقلها لقراء العربية، عبر   ترجمته لل كتب الآتية:شهدتها الشعر
ية ) -  (.6891ج. كوهن، بنية اللغة الشعر
ية ) -  .(6891ر. ياكبسون، قضايا الشعر
 (.6898س. ر. ليفن، البنيات اللسانية في الشعر ) -
ية العربية ) -  (.6881جمال الدين بن الشيخ، الشعر
يرليخ، الشكلانية الروسية ) -  (.0222فيكتور إ
 (. 0222 – 0المدخل لدراسة الصور البيانية ) ط فرانسوا مورو، البلاغة -
ية ) - ية في الشعر  (.0262جان كوهن، الكلام السامي، نظر
يكور، الاستعارة الحية ) -  (.0261بول ر

ية بتبايناتها، عبر مرتكز الترجمة،  ولإنْ كان محمد الولي قد أطل َّ على اتجاهات الشعر
ية، وبالأخص الاستعارة، وهو إلا أنه تأثر بشدة بالاتجاه التصويري، وخاص ة الصور المعنو

الاتجاه الذي استلهمه من جان كوهن خاصة، بخلاف الاتجاه الياكبسوني الذي ركز 
اهتمامه على المقومات اللفظية )خاصة التوازي(، وبالإضافة إلى ذلك، سعى الباحث إلى 

ية على نصوص وخطابات مختلفة، تبعا للتط ور الذي استحداث تحليلات بلاغية شعر
ية.   عرفته الشعر



                                                                                           المشروع البلاغي لمحمد الولي                                                                                       

 55 

يأتي إسهام محمد الولي، في البدايات الأولى، من خلال البحث في المكونات  و
ية في الخطاب "النصية، وخاصة منها المكون الدلالي، في كتابه الأول:  الصورة الشعر

بية"، ثم في الكتاب الثاني: "البلاغي والنقدي بية وغر ، "الاستعارة في محطات يونانية وعر
ت موضوع الاستعارة، تحديدا، بعناية وب ينهما، وبعدهما، في سلسلة المقالات التي خص َّ

ية"خاصة. وأيضا عبر ترجمات فردية وأخرى مشتركة، أهمها ترجمة كتاب:  ، "بنية اللغة الشعر
ية في "لجان كوهن؛ إذ كان التكامل بيننا، يقول محمد العمري،  في دارسة البنية الشعر

ية لجون كوهن، فقد بعديها الصوتي وال دلالي وراء ترجمتنا المشتركة لكتاب بنية اللغة الشعر
ٌّ أن هذا الانشغال 1"كان كل منا مشغولا بالقسم الذي يخدم أطروحته من الكتاب ، وجلي 

وج ه مسار البحث العام، ودفع الباحث إلى الاهتمام ببلاغة المحسنات ووظائفها؛ ذلك أن 
لمحسنات هو الذي يغطي بالتمام المجال الذي ندعوه اليوم صرح البلاغة المسماة بلاغة ا"

ية ؛ "الاستعارة عند السكاكي"، فخط َّ إلى جانب ذلك جملة من المقالات من بينها: 2"الشعر
إذ نجد في هذه المقالة حديثه عن المجاز والكناية والاستعارة عند السكاكي، وتسجيله لجملة 

لمسار الكتاب )مفتاح العلوم(؛ ذلك أن محمد الولي من الملاحظات النقدية، بعد تتبع دقيق 
هكذا انطلق السكاكي من مجموعة من المسلمات "وضع في بداية المقالة مسلمة أولية جاء فيها: 

يادة في وضوح الدلالة عليه والنقصان، ووضح  يراد المعنى الواحد بطرق مختلفة بالز منها أن إ
لدلالة الاصطلاحية أو الوضعية، لأننا في هذه أن هذه الإمكانية تنتفي مع الكلمات ذات ا

الحالة إما نعرف معاني الكلمات وإما أننا لا نعرفها وفي الحالتين فلا سبيل إلى الحديث عن 
يادة أو النقص في وضوح الدلالة ، ولجلاء الخلط المحتمل بين المجاز والمشترك اللفظي، 3"الز

لا يحتم أن يكون اللفظ متضمنا معنى  إن الوضع"قال محمد الولي على أعقاب السكاكي 
واحدا، بل قد يتضمن أكثر من معنى، والفرق بين هذا والمجاز أن هذين المعنيين ينتميان 
هما معا إلى الاستعمال أي إلى المعجم، بينما المجاز لا ينتمي إلى الاستعمال ولا إلى 

توضحه جماعة لييج في ، وهو ما 4"المعجم، إنه معنى طارئ وركيزته الوحيدة هي القرينة
ياح يتطلب الأمر توترا ومسافة بين المعنيين"، بالقول: "بلاغة عامة"كتابها:  ، 5"ليتحقق الانز



 58 علامات

 55 

فكان هذا هو الإطار العام الذي يحوي البيان، ل كن ما إن شرع الباحث في النظر في 
لأولية والجزئية المسلمات ا"الحدود الموضوعة بين المجاز والكناية والاستعارة حتى ظهر له أن 

التي طرحها السكاكي صحيحة، ل كن هذه المسلمات عندما ننقلها إلى مستوى أعلى مركب 
ية اختلطت الأمور عند السكاكي  لأجل وضع تصنيفات دقيقة بين الأدوات التعبير

، 6"وأصبح هذا النموذج النظري يجمع في خانة واحدة عناصر متنافرة من حيث التكوين
المجاز العقلي "جاز العقلي يشكل أقوى تعبير عن هذا التنافر؛ إذ وجد أن ولعل حديثه عن الم

لا يجب أن يطرح في مجال البلاغة إطلاقا ولا يشكل "، بل 7"لا يشكل موضوعا للبيان
ية" أي الأدوات ذات التأثير في "، لأن الأخير 8"بالتالي موضوعا لهذا العلم يدرس "الشعر

ية أو الأدبية في المتلقي من هنا يمكن القول بأن  موضوع البلاغة هو دراسة الجوانب الشعر
يتضح كم هو ضروري اللجوء إلى النصوص »، خالصا في الأخير إلى القول: 9"الشعر أو غيره

البلاغية الموروثة لأجل دراستها معيدين صياغتها وفق مفاهيم دقيقة وواضحة تراعي 
ية الضامنة لصفة العلمية، كما ، وهي الاستقلال10"استقلال البحث البلاغي عن مجاله

ية.  أكدت على ذلك الشعر
إن التجديد الذي تقدم به محمد الولي في هذه المقالة، يرتبط أساسا بفهم القديم، 
ومساءلته، والبناء عليه، وهو اختيار رافق مشروعه البلاغي كلية؛ً حيث تجد البلاغة 

ولا مقدسة حد َّ التحنيط، العربية القديمة نفسها حاضرة في ثوب جديد، غير مقصية 
فالتجديد عملية لا تتم إلا من الداخل ومن أجله. وهذا ما يبرهن عليه التاريخ، إذ لم يثبت "

؛ دون أن يعني "الخارج"أن تجديدا معيناً قد حدث في ثقافة معينة أو عند مجتمع ما من 
التجديد والتغيير، أو في هذا التقليل من أثر العوامل الخارجية وتأثيراتها المتفاوتة في عملية 

 .11"توجيههما وجهة معينة
، وجدنا الباحث قد "تحديد الصورة وأهميتها في الخطاب الشعري"أما في مقالته 

لا نحتفظ من كل "تعقب استعمالات مصطلح "الصورة"، خالصا في الأخير إلى القول: 
لى صور المشابهة؛ الاستعمالات المتقدمة لمصطلح الصورة إلا بالاستعمال الذي يقصرها ع



                                                                                           المشروع البلاغي لمحمد الولي                                                                                       

 55 

أي التشبيه والاستعارة منبهين إلى أن التمثيل والرمز ليسا إلا نوعين يمكن إدراجهما إما في 
التشبيه أو في الاستعارة، هذا الفهم يتفق مع ما سماه البلاغيون العرب المتقدمون التشبيه 

بعاد للمجاز  ، وفي ذلك12"والاستعارة. ولا يختلف عنها إلا في بعض التفاصيل والجزئيات إ
كثيرا ما تلبس "المرسل أيضا، بعد نفي المجاز العقلي عن البيان في المقالة السابقة؛ ذلك أنه 

بلباس العرف، إن الذي يفسح له مجال الاستعمال والرواج هو مجرد العرف ولهذا فإن 
ر مجال الإبداع فيه ضيق جدا، كما أن قيامه على المجاورة أي على استبدال شيء بشيء آخ

شربت "يلازمه أو يجاوره، لا يجد فيه المتلقي أية قيمة جمالية يمكن أن تتوفر في عبارة 
، وفي هذا النص يتحقق ما سم اه محمد العمري 13"وأنت تقصد إلى محتواهما "كأسين

ية في المكونات النصية وغير النصية؛ إذ ثمة استحضار  بالاستقصاء؛ أي البحث عن الشعر
ية، ونقض للتقسيم للمتلقي في تحقيق شعر  ية التعبير من عدمها، وفي ذلك توسيع لمجال الشعر
 المدرسي لعلوم البلاغة.

ية عند محمد الولي، تقريبه المسافة بين  يات التجديد في الشعر ومن أهم مستو
المحسنات الصوتية والمحسنات الدلالية، وأيضا بين الأخيرة والمحسنات التركيبية؛ وتفصيل 

وحتى الجناس "؛ إذ نجد فيه خلاصة تقول: "لمدخل إلى بلاغة المحسناتا"ذلك في مقالته: 
، وأخرى 14"يظل حلية جوفاء إذا لم ينتج عنها تغيير معنوي أي إذا لم تنتج عنه استعارة

ية، فالمشابهة الصوتية تؤدي نفس الدور الذي تؤديه العلاقة "تؤكد أن  دلالية القافية استعار
ليست الاستعارة هي وحدها التي تكسب التوازي الجمال " ، وثالثة ترى أنه15"الإسنادية

الشعري بل إن التوازي نفسه يمكن أن يكسب استعارة مستهل كة ال كثير من السحر 
  .، وهو تجديد يخلخل التصنيف القديم للمحسنات في البلاغة الغربية16"الشعري

ية؛ أي الإدماج، من مراحل تطور الشوبعد هذا، انتقل محمد الولي إلى مرحلة  عر
البحث عنها في الخطاب، والخطاب نص ومقام )بلاغة(، كما صر ح بذلك محمد العمري، 

ل مثال على هذا الانتقال في مقالته:  ير "ونجد أد َّ مصطلح البيان العربي: السبيل إلى تحر
)...( "هذه مجزرة" للإشارة إلى عمل  "، وذلك من خلال قوله ممث ِّلا: 17"البلاغة العربية



 58 علامات

 55 

أو "هذا وحش" للإشارة إلى طاغية ما، فإننا نستعين في هذا السياق بالمقام أو  إرهابي،
يا، وقد تستهلك استعارة ما النص بالكامل،  يا أو استعار يلا مجاز يل عبارة ما تأو الحال لتأو
كما هو الأمر في الأمثال والقصص الخرافية، وهنا أيضا نستعين بالمقام أو الحال. إننا في 

ية، والاضطراب الدلالي وانكسار المتوالية الحالتين نتخط ى العقبة التي تتمثل في اللفظة المجاز
يلها واستبدالها بالمعنى المنسجم مع  ية باللجوء إلى تشذيب هذه النتوءات أو تأو اللفظية المعنو
باقي المتوالية. نكون بصدد الاستعارة حينما تكون العلاقة بين الطرفين، الحاضر والغائب، 

يضيف مؤكدا 18"ابهةهي المش ية "، و وللتوضيح ففي الاستعارات التمثيلية أو النصية أو الرمز
 .19"أو الحكاية الخرافية، القرينة مقامية بالأساس

إن هذا التدرج نحو البلاغة، بمعناها العام والشامل؛ دفع محمد الولي إلى الدعوة 
عد وقوفه على تصدع الصريحة بهجر طرح السكاكي ومن والاه من المفسرين والشراح، ب

ية، وقال بضرورة  ، الأمر الذي 20"استبداله بصيغة أخرى أبسط وأكثر انسجاما"النظر
 يتطلب إعادة التصنيف، وفق منطلقات جديدة.

 جهود محمد الولي في تجديد الخطابية-
الاستعارة في محطات "درس محمد الولي خطابية اليونان في القسم الأول من كتابه: 

بي بيةيونانية وعر يف العام، مرورا بالتحديد "ة وغر ، وخاصة خطابية أرسطو، بدءا بالتعر
ية  –)القضائية  ةالذي حصر الاهتمام في الأجناس الخطابية الثلاث  –الاستشار

الاحتفالية(، وقوفا عند المواقف المتضاربة حول الخطابية، وأيضا أهميتها في تسيير شؤون 
ثم المراحل التي تقطعها عملية إنتاج الخطابة )الإيجاد الناس، وكذا التصاقها بالديمقراطية، 

الأولى، مع  ةالإلقاء( مع التركيز على العناصر الثلاث –الذاكرة  –الأسلوب  –الترتيب  –
 ما يرتبط بكل عنصر.

ف الخطابية بالقول:  ية قوة تتكلف الإقناع "وإذا كان أرسطو قد عر َّ يطور فالر
، غير أنه حصر اهتمامه بالأجناس الخطابية 21"فردةالممكن في كل واحد من الأمور الم

يكور، اختزالا للخطابية؛  مستفيدا من، وهو ما رأى فيه محمد الولي، ةالثلاث يتمثل هذا "بول ر



                                                                                           المشروع البلاغي لمحمد الولي                                                                                       

 56 

الاختزال الأرسطي في حصر البلاغة في هذه الأجناس الثلاثة، مقصيا بذلك المجال 
رأي الآخر ومحاولة التأثير في سلوكه الشاسع الذي يستعمل فيه الإنسان الكلام للتأثير في 

يستجيب "، ملتمسا العذر لأرسطو؛ ذلك أنه كان 22"باعتماد الرأي لا الحقيقة أو الصدق
لحاجة عصره ومجتمعه، وهي الحاجة التي تمليها الديمقراطية الأثينية المعتمدة على الممارسة 

ية الشعبية وفي ا لتجمعات الاحتفالية بعظماء السياسية في المحكمة وفي التجمعات الاستشار
، ما معناه أن لكل عصر خَطابيته، وفي ذلك دعوة صريحة 23"الدولة والأبطال القوميين

يلاء الاهتمام بالباتوس، ف   الواضح أن هذا الجزء المثير من "للتجديد، مع الحرص على إ
ي بلاغة أرسطو قد تعرض خلال التاريخ للإهمال. وتم التشديد، بدل ذلك، على مبحث

اللوغوس: القياس الإضماري والشاهد. إن بعث البلاغة دون العناية الأساسية بهذا 
العنصر، أي المتلقي وأبعاده السيكولوجية والنفسية والثقافية والإيديولوجية، عمل بالغ 

 ؛ وذلك حتى يكون التجديد فعالا.24"التقصير
ة في مضمون الكتاب، فترتبط بما توصل إليه محمد ا ِّد َّ لولي من تداخل أما الج

ية، ومثال ذلك ما نجد في الشاهد؛ المرتبط بمرحلة  المقومات الخطابية مع نظيرتها الشعر
يب حقا أن هذا التحديد الذي "الإيجاد في إنتاج الخطابة عند أرسطو، عندما قال:  الغر

ية ، 25"يقدمه أرسطو للشاهد يكاد يكون هو نفسه الذي يسنده إلى الاستعارة في الشعر
يضيف  عن الشاهد المبتكر؛ وهو أحد قسمي الشاهد عند أرسطو إلى جانب الشاهد و
والواقع أن الشاهد المبتكر هو الذي يسمى الاستعارة الترشيحية، بل يسمى "التاريخي: 

ية أي الاستعارة المسترسلة التي تكون كل  التمثيل. ويسمى في البلاغة الغربية الأليغور
لا "، وقال عن الاستقراء الخطابي، مؤكدا أنه 26"لاليعناصرها مجتلبة من نفس الحقل الد

يخفى على أحد أن الاستقراء الخطابي، وخاصة النوع الثالث منه، القائم على الابتكار 
ية بالاستعارة، إن لم نقل إنه استعارة ، والأمثلة عن هذه 27"الخرافي يرتبط بوشائج قو

إننا نلاحظ بهذا تسلل "ي قوله: التداخلات التي اكتشفها محمد الولي كثيرة، يلخصها ف
ية، أي الاستعارة إلى داخل المجال الذي يعتبر مقصورا على الأدوات  المقومات الشعر



 58 علامات

 56 

لا تكون مقبولة في البلاغة إلا "، وفي حديثه عن بلاغة المحسنات، قال إنها 28"الإقناعية
عل المتلقي يلتفت بالقدر الذي تساهم في الإقناع. إن الإمتاع نفسه في البلاغة هو فرصة لج

إلى الكلمات ليس لأجل تمطقها هي في ذاتها، بل لأجل اكتشاف المعنى الذي يراد 
توصيله، ففي البلاغة لا يوجد أي مجال للحديث عن الترف. لكل شيء وظيفة إقناعية. إن 

ية غاية إقناعية إننا نعرف أن "، وقد سبق لجماعة لييج أن أكدت بالقول: 29"للوظيفة الشعر
ير في الآخر )الدعاية والوعظ والإغراء والإشهار، إلخ( لم يتوقف أبدا عن التزود من التأث

ية" ،  AmossyRuth ؛ الأمر الذي يمكننا، حسب روث أموسي30"مستودع المقومات "الشعر
. هذا الواقع، هو ما يبرر، في نظر 31"نرى في المحسنات أشكالاً مكثفة من الحجج"من أن 

ية والخطابة، إذ إن كل الحدود الموضوعة عبر " محمد الولي، الدعوة إلى توحيد مجالي الشعر
، إن ملتقاهما، يقول محمد العمري، في 32"هذا التاريخ المديد يتهاوى أمام أبسط اختبار

يادة"  .33"البلاغة العامة، أو البلاغة بدون ز
ية متباينت   ن؛ وهوان بل متعارضتال كن، هذا لا يعدم أن وظيفتي الخطابية والشعر

إذا كان "؛ إذ نجد فيها قوله: "بلاغةالحجاج"الهدف الذي سعى محمد الولي إلى بيانه في مقالته: 
كل من الشعر والخطابة يستهدفان المتلقي، فإن ما يلتمسه الشعر من المتلقي شيء مختلف 
تماما عما تلتمسه الخطابة، الشعر في أجود نماذجه قد يترف عن مهام الإقناع، وذلك لسبب 

وهو أن الرسالة تتحول بين يدي الشعراء إلى كيان لفظي سميك غارق في كل أنواع  بسيط
التعدد الدلالي )...( وليس الأمر كذلك بالنسبة إلى الخطابة. لم يمتدح أبدا الغموض في 
الخطابة، كما امتدح في الشعر، وقلما خطب الخطباء لمجرد إمتاع المستمعين، كما أن المستمع 

يق، وربما اعترض معترض ل كي الذي يبحث عن ال متعة الجمالية عند الخطباء يضل الطر
يقول: إن هناك خطباء يمتعنا أسلوبهم أكثر مما يفعل بعض الشعراء. إن هذا ممكن، إلا أن 
ية في الخطابة هي في الواقع  هذه الإثارة هي مجرد تكئة إقناعية. إن ما نعتبره مقومات شعر

يب، حينما يستخدم الاستعارات في الخطابة فلا مقومات حجاجية، هي حجج، إن الخط
يفعل ذلك لأجل الإمتاع، وإنما يفعل ذلك لأجل الإقناع )...( إن أي محسن في 



                                                                                           المشروع البلاغي لمحمد الولي                                                                                       

 56 

الخطابة لا يسعى إلى مجرد إمتاع المتلقي. إنه بالأحرى حجة إقناعية ولا يصبح محسنا إلا 
انات التي تتيحها حينما يقصر عن أداء وظيفته الحجاجية. إن الخطيب يعبئ كل الإمك

اللغة، متجها نحو غرضه الرئيسي ألا وهو الإقناع. إن هذه الحجج اللفظية، من قبيل 
الاستعارة والتمثيل والجناس والوزن والسجع الخ، لا تعود محسنات إلا حينما تفشل في 

 .34"أداء مهمتها الإقناعية
ية  –)القضائية  ةوإذا كان أرسطو قد حصر الأجناس الخطابية في ثلاث  –الاستشار

الاحتفالية( تبعا لما تطلبه عصر أثينا، فإن محمد الولي، في سعيه لتجديد الخطابية، وسع 
، وضمنها خطاب الإشهار، ففي 35مجالات اشتغالها، لتشمل كل الخطابات الساعية للتأثير

يف ا"، أشار إلى أن الخطابة في أحد معانيها، "بلاغة الإشهار"مقالته  لذي تتقاطع مع التعر
يفات الموضوعة لأي خطاب يسعى للتأثير على  يقدمه المعاصرون للإشهار، بل ولكل التعر

ين نستطيع أن نستثمر ذلك الإرث الهام من الخطابة في فهم "، ومن ثمة، فنحن 36"الآخر
، مستفيدا في ذلك من التوسيع الذي أجراه بيرلمان على البلاغة الغربية القديمة، 37"الإشهار

لقد أعاد بيرلمان تحديد "لبلاغة من الحصر الثلاثي الذي حشره فيها أرسطو، عندما أخرج ا
مجال البلاغة إذ أصبح ممتدا من الكلام العادي اليومي العائلي إلى مجال خطاب العلوم 
الإنسانية كالتاريخ والبيداغوجيا واللاهوت والأدب والفلسفة؛ أي كل أشكال الخطاب 

ياضي ، وبعبارة أدق فمجال الخطابية هو 38"ة والبرهنة التجريبيةالتي لا تسمح بالبرهنة الر
سياسية "الخطاب الاحتمالي. وإذا كانت الخطابية في نشأتها الأولى مع أرسطو 

، فإنها مع محمد الولي، هديا على خطى شاييم بيرلمان، استعادت الجدل، وصارت 39"بالكامل
يات أضيق، أي بين مجموعات تشمل الخطاب الجماهيري والخطاب الذي يتحقق على متسو "

محصورة أو بين شخصين بل بين الشخص ونفسه )...( وأصبحت أيضا بلاغة العامة كما هي 
بلاغة الخاصة من الفلاسفة. وهذا يعني أن بيرلمان قد أدمج الجدل والخطابة في دائرة 

يف الإش40"واحدة. إن بلاغة بيرلمان هي بلاغة حجاج وجدل هار ، وهو ما دفعه لإعادة تعر
يفا أشمل؛ لا يكتفي بقرنه بالخطابة، بل بالمجال الأعم؛ أي بالجدل، وذلك في مقالة  تعر



 58 علامات

 56 

الإشهار ضرب من ضروب "، جاء فيها: "الإشهار أفيون الشعوب المعاصر"لاحقة عنوانها: 
يض من القول هو الجدل الذي يحيط بأجناس  الخطابة التي تنتمي بدورها إلى مجال عر

ن خطاب الحياة اليومية والتواصل المعتاد إلى الخطاب الفلسفي، أي من الكلام الممتد م
الخطاب المتعارض مع العلم التجريبي، الذي يدعم ادعاءاته بالاحتكام إلى التجربة؛ كما 

ياضية أو المنطقية ية التي تدعم ادعاءاتها بالبرهنة المحايثة: الر  .41"يتعارض مع العلوم النظر
من خلال بيان التداخل  ية، والسعي إلى تجديدها؛أما الهدف من دراسة الخطاب

ية ومقومات الخطابية، مستفيدا من بيرلمان ، ومحاولة 42الحاصل بين مقومات الشعر
اه43استرجاع مبحثي الأهواء والطبائع ي َّ بالاستلهام من بلاغيين آخرين، على  ؛44، متجاوزا إ

الآلة التي تمكننا من معالجة "رأسهم ميشيل مايير، بما يتناسب والعصر، فهو تسليحُنا ب  
يضنا ، فإذا كانت 45"وتصفية هذا السيل الجارف من الخطابات التي تستهدفنا وتحاول ترو

الخطابية سلاحا للتضليل في أيادي المستشهرين والمخادعين السياسيين والمضللين الإعلاميين، 
ل والتفاوت فإنها سلاح للمقاومة في كف المناضلين؛ الرافضين لكل أشكال الاستغلا

كالتعليم تمنح الأسلحة للجميع، ثم يستخدمها "الطبقي والتمييز العرقي والجنسي. الخطابية هنا 
يقته الخاصة ؛ 47"ضرورة لا غنى عنها"والجلي هنا هو ضرورة استخدامها، فهي  ،46"كل بطر

يجب أن نبدأ من حقيقة مفادها أنه لا يوجد مجتمع بدون خطابية، وبالتالي، "ذلك أنه 
ناك نوع من السخافة في انتقادها؛ لأنه لا أحد يريد عالماً بلا خطابية، عالم بلا خطابية هو ه

، فمن جهتنا، 48"عالم لا يسمح لنا فيه بالكلام لا مناص من الخطابة، والاستعانة "، ومن ثم َّ
يف كل أشكال العنف  بخدماتها في تكريس قيم الحوار، وإقرار قيم الاختلاف، وتصر

 .49"لتالي المساهمة في إقرار قيم الحداثة وتعميمهاوالعسف، وبا
أنه اتكأ على البلاغة الغربية  حمد الولي، في باب الخطابية، يجدوالمتأمل في ما أنجزه م

ليست بلاغة حجاجية، هي أقرب إلى بلاغة "القديمة دون العربية؛ لأن البلاغة العربية عنده 
يةالمحسنات؛ بل هي ضرب من ضروب الأسلوبية أو  يضيف بالقول إن 50"الشعر ، و

البلاغة العربية مختلفة عن البلاغة الغربية في صيغتها الحجاجية. إذ إن المحاور الإقناعية "



                                                                                           المشروع البلاغي لمحمد الولي                                                                                       

 56 

الموضوعية أي المحايثة لموضوع الخطابة، والذاتية أي الملازمة للباث والمتلقي، والعناصر 
جعله، في سعيه إلى تجديد  ؛ الأمر الذي51"المتعلقة بترتيب الخطابة غائبة في هذه البلاغة

يغي، مستثمرا  البلاغة العربية، يدرس الخطاب السياسي، والإشهاري، والتاريخي، والأماز
 رصيد الخطابية قديما وحديثا.

 ثالثا: توطين البلاغة المقارنة
من المقاصد الأساس في المشروع البلاغي لمحمد الولي، توطين البلاغة المقارنة، بعد 

ً وضعفا، والهدف من ذلك، توجيه أن شهدت الإرهاص نداء للتراثين "ات السابقة قلة
بية، بلاغة  الغربي والشرقي إلى أن يتعايشا في نفس مجرة البلاغة، لا شرقية ولا غر

، وقبل الخوض في جهود محمد الولي في هذا المقصد، سنقف عند المراد ب  52"إنسانية
 "البلاغة المقارنة".

 البلاغة المقارنة جهود محمد الولي في توطين-
لَ الوعي بأهمية البلاغة المقارنة منذ البدايات الأولى للبلاغة العربية، وهو ما  تشك َّ

ي عن ماهية يترجمه نص الجاحظ الشهير عن سؤال الفارسي واليوناني والرومي والهند
البلاغة، وجواب كل واحد منهم، ونصوص أخرى كثيرة من التراث البلاغي العربي، 
نستشف منها خلوص البلاغيين القدماء إلى حقيقة مفادها أن البلاغة ليست مقصورة على 
أمة من الأمم، مع انتصارهم للبلاغة العربية بحجج يغلب عليها الطابع النفسي، والانتصار 

مر مفهوم إذا استحضرنا السياق التاريخي لإنتاج نصوصهم. كما كانت مطلع للأمة، وهو أ
العصر الحديث، محاولات أولى لتوطين هذا المبحث، كالحاصل عند رفاعة رافع 

يق الإفرنج،  اعلم أن الإفرنج "الطهطاوي، في قوله متحدثا عن تقسيم العلوم والفنون على طر
يق قسموا المعارف إلى قسمين: علوم، وفنون ، فالعلم: هو الإدراكات المحققة المذكورة بطر

البراهين، وأما الفن: فهو معرفة صناعة الشيء على حسب قواعد مخصوصة. ثم إن العلوم 
تنقسم إلى )...( وأما الفنون فإنها تنقسم إلى فنون عقلية، وإلى فنون عملية، فالفنون العقلية 

لبلاغة، وعلوم النحو والمنطق، والشعر ما يكثر قربها من العلوم، مثل علم الفصاحة وا



 58 علامات

 55 

والرسم، والنحاتة، والموسيقى، فإن هذه الفنون عقلية لأنها تحتاج إلى قواعد علمية، وأما 
الفنون العملية فهي الحرف. هذا هو تقسيم حكماء الإفرنج، وإلا فعندنا أن العلوم والفنون 

، 53"قلا بذاته، وآلة لغيرهفي الغالب شيء واحد، وإنما يفرق بين كون الفن علما مست
يضيف قائلا عن علم البلاغة،  وهذا العلم بهذه الحيثية ليس من خواص اللغة العربية، "و

بل قد يكون في أي لغة كانت من اللغات، فإنه يعبر عن هذا العلم في اللغات الإفرنجية بعلم 
يقى" ها، خصوصا علم البديع، ، نعم، هذا العلم في اللغة العربية أتم وأكمل منه في غير"الريثور

فإنه يشبه أن يكون من خواص اللغة العربية لضعفه في اللغات الإفرنجية، وبلاغة أسلوب 
القرآن الذي نزل إعجازا للبشر من خصوصيات اللغة العربية، ثم إنه قد يكون الشيء بليغا 

، كما 54"لغات في لغة غير بليغ في أخرى، أو قبيحا فيها، وقد تتفق بلاغة الشيء في لغتين أو
م، يقارن فيها 2091، سنة "مجلة المقتطف"»نجد مقالة منشورة لسعيد الخوري الشرتوني، في 

)...( هذا ولما كان البيان من علو  "بين البيان العربي والبيان الإفرنجي، ممهدا بالقول: 
الشأن بالموضع الذي أومأت إليه عن َّ لي أن أعارض بيان العرب ببيان الإفرنج فإن 
يعة إلى إظهار المحاسن وإبداء المعايب ومعرفة الراجح من المرجوح والقوي  المعارضة خير ذر
من الضعيف. )...( ل كن المعارضة تلك أشبه شيءٍ باجتياز أرض وعرة موحشة لم يمر 
بها مار من قبل. ألا وهي بحث جديد لم أر فيه أثرا لباحث فأتبعه ولا كلاما لسابق 

ن مقارنته إلى أنهما يتفقان في أن كليهما يبحث في صور ، خالصا م55"«فأستدل به
التراكيب من حيث تختلف بها وجوه المعاني وليس في كليهما بحث يتعلق بصحة التركيب 
وفساده أصلا بل قد ترُك ذلك كله للنحو عند العرب والإفرنج، وأن أكثر الأبواب في 

والتكرار واختلاف الترتيب بين المعمولات البيانين واحدة كالتشبيه والمجاز والكناية والتلميح 
والحذف وائتلاف اللفظ مع المعنى ويحذرون من الجمع بين الجزل والرقيق والجافي والسمج 
يق مرفوض  لما في ذلك من التنافر المخل بفصاحة العبارة، وأن الإمعان في التصنع والتزو

أجمعوا على أن مطالعة عند العرب والإفرنج، وأن البيانيين من العرب والأعاجم قد 
الخطب المهذبة والقصائد المحبرة ورسم أساليبها ومناهجها في الذاكرة أعون مع الممارسة على 



                                                                                           المشروع البلاغي لمحمد الولي                                                                                       

 55 

يل  تحصيل مل كة البلاغة من دراسة القواعد فقط، وأيضا في أن العرب مثل الإفرنج في تنز
أن العرب غير العاقل منزلة العاقل فتخاطبه وتنسب إليه ما ينسب للعاقل، وأخيرا في 

والإفرنج لا يعلمون البيان إلا بعد النحو فيتأخر الأول عن الثاني، بينما يختلفان في أن 
البيان مقسوم عند الإفرنج إلى قسمين أحدهما علم البلاغة والآخر علم الخطابة والعرب 

ا قسموا البيان إلى ثلاثة أقسام، وفي كون البيان الإفرنجي يبحث في مصادر المعاني ومخارجه
يفتح الأبواب لبسطها ويذكر طرقا تهدي إليها، بينما علماء البيان عندنا لم  بحثا واسعا و
يتعرض أحد منهم لعقد فصول في هذا الصدد بل وكلوا بذلك جميعه الفطر والأحوال، 
والثالث أن البيان الإفرنجي يذكر تأليف الخطب وتقسيمها أما البيان العربي فلا يذكر في 

براعة الاستهلال وبراعة التخلص وبراعة الختام، والرابع أن البيان الإفرنجي هذا الباب إلا 
مترجم عن البيان اللاتيني وهذا مأخوذ عن البيان اليوناني فهو بيان ثلاث أمم، وبلاغة 
ثلاث لغات، ومن ثم لا يقتصرون في التمثيل لضروبه وأنواعه على ما ورد في اللغة 

يجدونه بليغا في أي لغة فكثيرا ما يأتون بأمثلة للطبقة العالية الإفرنجية بل يمثلون لها بما 
وغيرها من طبقات الكلام بفصول أو آيات من أسفار العهدين وبفقر أو خطب من يونانية 
ولاتينية، ويستنتج من صنيعهم هذا أنهم في الحكم بالبلاغة ينظرون إلى المعنى فوق ما 

فإنما استنبطه فرسان البلاغة من النظر في كلام ينظرون إلى اللفظ. وأما البيان العربي 
العرب الفصحاء ولم يرد في كتبهم مثال لنوع من أنواعه مأخوذ من كتاب أعجمي وكل 

 .56شواهده من القرآن والشعر
وإذا كان سعيد الخوري قد تعلل بغياب دراسات سابقة على مقالته في المقارنة بين 

اقص، أولها عدم إفصاحه عن المراجع المعتمدة في البلاغتين، فإن مقالته لا تخلو من نو
المقارنة، ما عدا ما ذكره عرَضًَا عن رسالة )السيد فنلون( إلى المجمع العلمي الفرنسوي، 
ية عامة عن البلاغة،  دون الإحالة عليها في الهامش، وأيضا غياب السعي إلى صياغة نظر

يدفعنا لتفهم بعُدِّْ  م(2091)ريخ المقالة تقبل التطبيق على البلاغتين، إلا أن العودة إلى تا
الباحث عن هذا الهدف، وقد استمرت الإشارات النقدية المقارنة في كتب اللاحقين، 



 58 علامات

 55 

من يقرن "، إن "البلاغة تطور وتاريخ"ضيف في آخر صفحات كتابه: وقي منها قول ش
ن عنوا في بلاغتهم مباحث البلاغة العربية إلى مباحث البلاغة الغربية يلاحظ توا أن الغربيي

وا  بدراسة الأساليب والفنون الأدبية، بينما لم يكد يعنى بهذه الجوانب أسلافنا، إذ صب ُّ
، غير أنها تظل مجرد ملاحظات عامة، تفتقر للهدف 57"عنايتهم على الكلمة والجملة والصورة

يف )محاولة التعرف على  ما هو عام أو المبتغى من البلاغة المقارنة، كما جاء أعلاه في التعر
ية  مشترك بين الممارسات البلاغية، وما هو مميز لكل منها على حدة، من أجل صياغة نظر

 عامة عن البلاغة قابلة للتطبيق على كل المجتمعات واللغات(.
وفي هذا السياق، تأتي جهود محمد الولي من أجل تحقيق هذه الغاية، وذلك عبر 

سعى الباحث دائما إلى تقديم ترجمة دقيقة ففي الأولى يمسل كي الترجمة والتأليف، 
كان عملا قاسيا ومضنيا )المقصود ترجمة بنية اللغة "للنصوص الغربية، وهو القائل: 

ية(. خاصة في ما يتعلق بالملاءمة بين المصطلحات الغربية والعربية ، كل ذلك من 58"الشعر
ك بين ثقافتين؛ من ، وإيجاد فضاء مشتر59"عقد صلح بين تصورين مختلفين للبلاغة"أجل 

بية، وكذا استثمار مفاهيم  خلال توسيع البلاغة الغربية الجديدة بتشغيلها على نصوص عر
بية في قراءة البلاغة الغربية، والهدف  إدراج البلاغة العربية في الدائرة "ومصطلحات عر

قارن، إذا الترجمة كفيلة بأن توقع بالأدب الم"، وتأتي هذه الدقة، وعيا منه أن 60"الإنسانية
 .61"هي حادت عن سواء السبيل

يف البلاغة  أما في مسلك التأليف، فقد سعى من خلال منجزه، كما جاء في تعر
 المقارنة، وبيان مقاصدها، إلى:

 محاولة التعرف على ما هو عام أو مشترك بين الممارسات البلاغية-
لتالي فإن وبا"نرصد ذلك في قوله، وهو بصدد الحديث عن البلاغة التقليدية، 

البلاغتين معا الغربية والعربية بلاغة واحدة تسجل نفس الظواهر وتنسب إلى هذه الظواهر 
، وفي قوله أيضا على 62"نفس الصفات. إننا أمام بلاغة واحدة تتحقق في بلاغات مختلفة

والآن يمكن التأكيد أن علم البيان العربي يعادل في البلاغة الغربية "سبيل الاستنتاج 



                                                                                           المشروع البلاغي لمحمد الولي                                                                                       

 55 

البلاغة القديمة قد ظلت حبيسة هذه "، مؤكدا أن 63"ت المعنى ومحسنات الأفكارمحسنا
المهمة، أي مهمة إعداد صنافة المحسنات، وفي هذا الأمر تتساوى البلاغة العربية 

، ففي رصده لأوجه التشابه، وهي كثيرة، يركز محمد الولي حديثه عن بلاغة 64"والغربية
ازت مقارنة البلاغة العربية بالغربية فإنه تنبغي مقارنتها إذا ج"المحسنات فقط، فهو يرى أنه 

بإرث هؤلاء الثلاثة )المقصود: لونجان وشيشرون وكينتيليان(، الذين رسموا المخطط 
 . 65"الأساسي لبلاغة المحسنات، وأثثوا أهم غرفها

 محاولة التعرف على ما هو مميز لكل منها على حدة-
البلاغة "من منجزه البلاغي عامة، إلى أن خلص الباحث من عملية المقارنة، ض

العربية مختلفة عن البلاغة الغربية في صيغتها الحجاجية؛ إذ إن المحاور الإقناعية الموضوعية أي 
المحايثة لموضوع الخطابة، والذاتية أي الملازمة للباث والمتلقي، والعناصر المتعلقة بترتيب 

البلاغة العربية تنصب على العبارة لا الحجة ولا  الخطابة غائبة في هذه البلاغة )...( )ف (
طرفي العملية الحجاجية أي الباث والمتلقي، من هذا المنظور يمكن القول: تجوز مقارنة 

، وسبب ذلك، أن 66"البلاغة العربية بالجزء الثالث من كتاب أرسطو لا الأول والثاني
بلاغة؛ فإذا كانت البلاغة  البلاغة العربية ليست بلاغة حجاج، وبهذا تتضح مزايا كل

ية،  العربية القديمة بلاغة محسنات، فإن البلاغة الغربية كانت ذات جناحين؛ جناح الشعر
وجناح الخطابية، ثم اختزلت بعدما تم تغييب قطب الحجاج، إلى أن تم استرجاعه في العصر 

 الحديث.
ية عامة عن البلاغة قابلة للتطبيق على كل الم-  جتمعات واللغاتمحاولة صياغة نظر

يمكن الاستشهاد، على سبيل التمثيل، في هذه المحاولة، بما خطه محمد الولي عن 
الاستعارة؛ فالأخيرة ذات توظيف أممي عنده؛ وليبرهن الباحث عن هذا المشترك 
الإنساني في توظيف الاستعارة، قام، طوال مسار التأليف، بتقديم أمثلة تطبيقية من 

 ات، ومن أمثلة ذلك، نجد:مختلف اللغات والثقاف



 58 علامات

 55 

يفية(: - يغية )الر يفية ثقافية كونية"في دراسته  اللغة الأماز ، قدم محمد "استعارات ر
يفية: "الولي كثيرا من النماذج التطبيقية، منها، قوله:   )...( وهكذا فإن الاستعارة الر

َلعْنَتْْ خاَفسْ ثوْوُراَ  ب
يا فقدان الاتجاه أو التوقف والعجز ول كن ، و الصعودتقدم إلى الأمام أعن ال تعني استعار

ابلة ل كي توصل تعني أيضا انعدام الضوء. إنها حالة الإحباط التام. وهي استعارة كونية ق
 الرسالة في الثقافات الأجنبية وهي تبعا لذلك قابلة للترجمة"67.

من النصوص العربية التي اشتغل عليها الباحث، في هذا الباب، نجد  اللغة العربية: -
، وقد توصل في دراسته "استعارات ابن خلدون"مقدمة ابن خلدون، من خلال مقالته: 

قد تكون الاستعارة الأداة الأهم التي يعمد إليها ابن خلدون وهو يحاول تفسير "إلى أنه 
مجموعة من الظواهر )...( وينبغي أن لا يغيب عن أذهاننا أن استخدام ابن خلدون 

 .68"الأسلوبي ل كي يضطلع بدور حجاجي إقناعيللاستعارة يتخطى الاستخدام 
من الأمثلة، وللاستدلال على التداخل الحاصل بين الجناس  اللغة الفرنسية: -

وحتى الجناس يظل "والاستعارة، قدم محمد الولي مثالا من اللغة الفرنسية؛ إذ جاء في قوله؛ 
 تعارة )...( )ومثاله(:حلية جوفاء إذا لم ينتج عنها تغيير معنوي؛ أي إذا لم تنتج عنه اس

Mon enfant, ma sœur songe à la douceur"69. 
الإسبانية  1922ماي  21خطاب حركة "نجد شاهد ذلك في مقالته،  اللغة الإسبانية: -

، وقد حلل فيها الباحث، إلى جانب مقومات بلاغية أخرى، "أو البلاغة في خدمة السياسة
 ثماني استعارات، من ضمنها، استعارة:

- La barricada cierra la calle, pero abre el camino 

يق  .70المتاريس تغلق الشارع إلا أنها تفتح الطر
ية، في تحليله لمقومات بلاغية  إن توظيفه لهذه اللغات، بالإضافة إلى اللغة الإنجليز

 ، هدفه الإسهام في بناء بلاغة عامة؛ بلاغة كونية مشتركة بين جميع الأمم.71أخرى
إقصاء "جل فتح موقع للبلاغة العربية ضمن البلاغة العالمية، ف  كل هذا، من أ

، موقع يعترف بأن عبد القاهر الجرجاني 72"البلاغة العربية، إفقار للتراث البلاغي العالمي



                                                                                           المشروع البلاغي لمحمد الولي                                                                                       

 56 

ية المجاز الاستعارة، كما يبذ ما كتبه "ببلاغته  يبذ ما أنجزته بلاغة أرسطو في الصورة الشعر
يكتشف 73"21كتبه دو مرسيه في القرن وما  20فونطانيي في القرن  الأفكار العميقة "، و

على المستوى العالمي، وليس في نطاق الثقافة  ،74"بشأن الاستعارة عند حازم القرطاجني
 العربية فقط، وصولا إلى اعتبار التراث الإنساني كلُ ًّا.

 
                                                           

 .12، ص «اتتاريخ الخطابية العربية الحديثة وقائع ومنجز »محمد العمري،  1
 .46، ص 2111، مارس 21، فكر ونقد، ع «المدخل إلى بلاغة المحسنات»محمد الولي،  2
 .211، ص 2191 – 2191، مجلة كلية الآداب والعلوم الإنسانية بفاس، العدد السادس، «الاستعارة عند السكاكي»محمد الولي،  3
 .291نفسه، ص  4
5 .95, p1970d. Larousse, Group M, Rhétorique générale, paris, é 
 .291، ص «الاستعارة عند السكاكي»محمد الولي،  6
 .211نفسه، ص  7
 .299نفسه ص  8
 .299نفسه، ص  9

 .212نفسه، ص  10
 .41م، ص 1121، 2ادريس جبري، سؤال الحداثة في الخطاب الفلسفي لمحمد عابد الجابري )رؤية مختلفة(، فالية للطباعة والنشر، ط 11
 .111ص  ،2191، 1كلية الآداب، فاس، العدد مجلة   ،«تحديد الصورة وأهميتها في الخطاب الشعري»ولي، محمد ال 12
 .112نفسه،  ص  13
 .41، ص «المدخل إلى بلاغة المحسنات»محمد الولي،  14
 .11نفسه، ص  15
 .17نفسه، ص  16
، 1البلاغة وتحليل الخطاب، سؤال المصطلح البلاغي، ع ، «مصطلح البيان العربي: السبيل إلى تحرير البلاغة العربية»محمد الولي،  17

 م.1124
 .61ص  نفسه، 18
 .72نفسه، ص  19
 .71نفسه، ص  20
دار القلم، بيروت،  –أرسطو طاليس، الخطابة، الترجمة العربية القديمة، حققه وعلق عليه عبد الرحمان بدوي، وكالة المطبوعات، الكويت  21

 .1م، ص 2111لبنان، 
 .19، ص 1117، الاستعارة في محطات يونانية وعربية وغربية، منشورات دار الأمان، الرباط، محمد الولي 22
 .11نفسه، ص  23
 .16 – 11نفسه، ص ص 24
 .61نفسه، ص  25
 .61نفسه، ص  26



 58 علامات

 56 

                                                                                                                                                    
 .76نفسه، ص  27
 .71نفسه، ص  28
 .244نفسه، ص  29

30 Group M, Rhétorique générale, p 27. 
31 Ruth Amossy et Roselyne Koren (dir.), «Rhétorique et argumentation», p 20. 

 .241 – 249محمد الولي، الاستعارة في محطات يونانية وعربية وغربية، ص ص  32
 .11، ص «تاريخ الخطابية العربية الحديثة وقائع ومنجزات»محمد العمري،  33
 saidbengrad.free.fr/al/n2/2.htm ضمن موقع: م،2114، 7مجلة علامات، العدد  ،«الحجاج بلاغة»محمد الولي،  34
الخطابة هي فن ترجيح هذا الاختيار دون ذاك، فن استمالة المستمع، بل والذات، إلى هذا الاختيار دون ذلك. كل هذا »يقول محمد الولي:  35

أن نفعل حينما نواجه اختيارات عملية  أي ما ينبغي la prudenceلا علاقة له بالعلم أو الفلسفة. العلاقة هنا وطيدة بالذكاء العملي أو السداد 
)محمد الولي، الخطابة والحجاج بين أفلاطون وأرسطو « عديدة. السداد يرجح اختيارا دون آخر، وليست له أية ضمانة بأنه الأفضل دائما

 (.22م، ص 1111، 2وبيرلمان، منشورات فالية، ط
 .14ص ، م1111، 29علامات، ع ، «بلاغة الإشهار»محمد الولي،  36
 .46نفسه، ص  37
 .612 – 611محمد الولي، الاستعارة في محطات يونانية وعربية وغربية، ص ص  38
 .216م، ص 1111، 21، علامات، ع «الموضوعات الحجاجية الكبرى في المغرب»محمد الولي،  39
 .612محمد الولي، الاستعارة في محطات يونانية وعربية وغربية، ص  40
 .7م، ص 1111، 11، علامات، ع «فيون الشعوب المعاصرالإشهار أ»محمد الولي،  41
 «.إن أي تصور للاستعارة لا يلقي الضوء على أهميتها في الحجاج لا يمكن أن يحظى بقبولنا»يقول بيرلمان:  -أ 42

Ch. Perleman, L. Olbrechts-Tyteca, Traité de l’argumentation, la nouvelle rhétorique, édition de 

l’université de Bruxelles, 5ème éd, 1992, p 535. 

تعتبر خطابية بيرلمان الجديدة، من طرف أغلب البلاغيين، النص التأسيسي الذي يقوم بتحديث أطروحة الترابط بين »تقول روث أموسي:  –ب 
 .«المحسنات الجمالية والإقناعية

Ruth Amossy et Roselyne Koren (dir.), «Rhétorique et argumentation», p 18. 
إن الطبائع تتعلق بالخطيب وهي المظهر الذي يبعث على الثقة وتنجذب إليه النفوس فتميل إلى الاقتناع بما يقوله استنادا على قدرات » 43

أما البَاتوُسْ فيتعلق  المتكلم الخطابية. وواضح جدا أهمية هذا العنصر في الخطابة السياسية والدعائية والإشهارية، وأهميته القصوى لجمهور العوام.
يستثار.  بأهواء المتلقي وميوله العاطفية التي يضرب على أوتارها الخطيب لأجل الإقناع بهذا الموقف أو ذاك. وهذا الهوى إما أنه قائم وإما أنه

ظ الديني بل وحتى في بعض وبطبيعة الحال فإن أهمية هذا العنصر بارزة أيضا في خطاب الدعاية السياسية والبروباغاندة والإشهار والوع
، مجلة «الطريق نحو البلاغة والخطابة الجديدتين»)محمد الولي، « المدرجات الجامعية، حيث يعمد البعض إلى استهواء الطالب لا تعليمه

 (.67م، ص 1121، 21البلاغة وتحليل الخطاب، ع 
عند  pathosوين من أعضائها الأساسية: أقصد بهذا إلى الأهواء لقد عمد شاييم بيرلمان إلى الخطابة القديمة وأخضعها لعملية بتر عض» 44

، 21لاغة وتحليل الخطاب، ع مجلة الب، «الطريق نحو البلاغة والخطابة الجديدتين»)محمد الولي، « عند الباث ethosالمتلقي والطبائع 
 (.69ص ، م1121

م، 1126، 6ة وتحليل الخطاب، البلاغة بين الحجاج والتأويل، ع ، مجلة البلاغ«بناء الخطب وترتيب الحجج عند أرسطو»محمد الولي،  45
 .61ص 



                                                                                           المشروع البلاغي لمحمد الولي                                                                                       

 56 

                                                                                                                                                    
46 «La rhétorique entre philologie et histoire, Entretien avec Laurent Pernot», Anabases [En ligne], 22 

| 2015, mis en ligne le 20 octobre 2018, consulté le 21 octobre 2019. URL: 

http://journals.openedition.org/anabases/5497; DOI: 10.4000/anabases.5497, p 206. 
47 Olivier Reboul, la rhétorique, p 7. 
48 «La rhétorique entre philologie et histoire, Entretien avec Laurent Pernot», p 213. 

 .11)رؤية مختلفة(، ص ادريس جبري، سؤال الحداثة في الخطاب الفلسفي لمحمد عابد الجابري  49
 .211، ص «مسارات باحث في البلاغة والترجمة والأمازيغية حوار مه الدكتور محمد الولي» 50
 .219نفسه، ص  51
 .41م، ص 1121، 26، ضمن: البلاغة وتحليل الخطاب، ع «موعد مع البلاغة الجديدة في كلية الآداب بفاس»محمد الولي  52
م، ص 1121الكاملة، الجزء الثاني: السياسة والوطنية والتربية، دراسة وتحقيق محمد عمارة، مكتبة الأسرة،  رفاعة رافع الطهطاوي، الأعمال 53

142. 
 .111نفسه، ص  54
 .111م، ص 2111أبريل  12، 6، مجلة المقتطف، العدد «البيان العربي والبيان الإفرنجي»سعيد الخوري الشرتوني،  55
 )بتصرف(. 116 – 112نفسه، ص ص  56
 .111، ص 1شوقي ضيف، البلاغة تطور وتاريخ، دار المعارف، ط 57
 .71، ص «موعد مع البلاغة الجديدة في كلية الآداب بفاس»محمد الولي،  58
 .79نفسه، ص  59
 .71نفسه، ص  60
 .11روني ايتيامبل، أزمة الأدب المقارن، ص  61
 .221، ص 2191 -2191فاس، العدد السادس محمد الولي، تقديم العدد، مجلة كلية الآداب والعلوم الإنسانية ب 62
م، ضمن: موقع سعيد بنكراد: 2116، مكناس، 1، علامات، العدد «المدخل إلى علم البلاغة»محمد الولي،  63

saidbengrad.free.fr/al/n2/2.htm (66/66/6666) 
 .11ص ، 1122، 24علامات، ع، «السيميوطيقا والتواصل»محمد الولي،  64
 .211ص ، م1121، 1ع مجلة البلاغة وتحليل الخطاب،، «البلاغة والترجمة والأمازيغية حوار مه الدكتور محمد الولي مسارات باحث في» 65
 )بتصرف(. 211 – 219نفسه، ص ص 66
 .41ص  ،م1114، 6-1ارنة والترجمة، العدد مجلة الأدب المغاربي والمقارن، الآداب المق ،«استعارات ريفية ثقافية كونية»محمد الولي،  67
 .11ص  ،2111، 27أمل، ع ،«استعارات ابن خلدون»محمد الولي،  68
 )بتصرف(. 41، ص «المدخل إلى بلاغة المحسنات»محمد الولي،  69
اد وتنسيق ضمن: بلاغة الخطاب السياسي، إعد، «الإسبانية أو البلاغة في خدمة السياسة 1122ماي  27خطاب حركة »محمد الولي،  70

 .14ص ، م1124، 2محمد مشبال، ط
 «.جداريات بانكسي المناصرة للشعب الفلسطيني» ، و«المدخل إلى بلاغة المحسنات»انظر على سبيل المثال، مقالتيه:  71
 .177محمد العمري، أسئلة البلاغة في النظرية والتاريخ والقراءة، ص  72
 .229، ص 2191 -2191لسادس محمد الولي، تقديم العدد، مجلة كلية الآداب والعلوم الإنسانية بفاس، العدد ا 73
 .611محمد الولي، الاستعارة في محطات يونانية وعربية وغربية، ص  74



 58 علامات

 37 

 
 "هذَاَ الوثَنَُ كاَنَ أَناَي..."
 الصورة من اللوغوس إلى الأيدلون

  
 عبد ال كريم الفرحي

 المغرب –فاس 
 

 تقديم:
 Oscar)ليس ثمة نهايات حتمية في السرديات ال كبرى؛ لذا قد تخيل أوسكار وايلد 

Wilde)  ما بعد الصفحة الأخيرة لأسطورة نرجس(NÁRKISSOS) ونسجها على المنوال ،
الي: بعد موت نرجس، تغيرت بح يرة ابتهاجه من قدح مملوء بالماء العذب إلى قدح تملؤه الت

ينتحبن في أرجائها لعلهن يغنين  (Oreads)الدموع المالحة، إثر ذلك، تقاطرت الأورديات 
يسلينها، ثم أرخين شعرهن قائلات: "لا غرابة في أنكِ تندبين نرجس بهذا الحزن؛  للبحيرة و

بةً: "ل كن هل كان نرجس جميلا؟". فأي حسن كان ل ُ مستغر نرجس؟". أجابت البحيرة
ردت الأوردياتُ مستنكرةً: "ومن يعرف ذلك أكثر منك!. فبينما كان يمر بنا عابرا 
يستلقي عند ضفافك ناظرا إليك، وفي مرآة مائك يتملى جماله".  فحسب، ظل َّ يسعى إليك و

لأنه حينما كان يستلقي عند ضفافي  ردت البحيرة ُواثقةً: "ل كنني إنما أحببت نرجس
ينظر إلي، كنت أرى جمالي في مرآة عيني . فيا للمفارقة؛ إنه كما يمكن استلهام (1)هو

اللوغوس  )الكلمة والخطاب( كي تصير الصفحة الأخيرة صفحة أولى، فإنه يمكن استنطاق 
فه تمثيلا النسق الاستعاري "لسيلفي نرجس" الكامن في حوار البحيرة والأورديات بوص

 يصير الرائي مرئيا.أن )الصورة الهشة( من أجل  (Eidolon)للأيدولون 
 



                                                                                           هذا الوثن كان أناي                                                                                                

 37 

 :سلطة اللوغوس في سردية الرائي والمرئي-1
يل،  يخنا الطو إن اللغة لا تحاكي الواقع فحسب، بل تبنينه وتؤوله أيضا. فعبر تار

يخي وعقلاني )لم تكن المحكيا ية كانت علاقتنا بالعالم تقوم على" محكي تار ت الأسطور
المؤسسة ]وضمنها أسطورة نرجس[ بدون أساس عقلي(؛ بعبارة واضحة، إن العالم يتمتع 

؛ إنه مبنين ومفكك وقابل للبرهنة. إنه يستند إلى اللغة" . بهذا (2)بانسجام يتخذ شكل نَحوٍْ
ب في المعنى فإن اللغة تمنحنا معنى "ال كينونة معا"؛ إنها "ترغم الواقع على إظهار نفسه؛ تنق

ية ال كبيرة والصغيرة من الوضع البشري، وتتيح لنا فعليا  أعماقه وتعرض المواقف الجوهر
ِ مَ نحن معا" يل (3)معرفة ل ية (Alberto Manguel). يقول ألبرتو مانغو : "معظم وظائفنا البشر

ين كي نتنفس أو نمشي أو نأكل أو ننام، ول كننا نحتاج إليهم في  فردية؛ لا نحتاج إلى الآخر
. فبغير رجع الصدى لكلماتنا سنكون مجرد أشباح في (4)لتحدث وكي يعكسوا لنا ما قلناه"ا

كما  -سديم الصمت، سنكون بلا أسماء ولا سمات، بلا أوجه ولا صفات... لذا فإن اللغة
بلن  يد دو ين" (Alfred Döblin)صرح ألفر  .(5)"صيغة من حب الآخر

معا"، فشل نرجس في اختبار الوصال  في غياب اللغة التي تمنحنا معنى "أن نكون 
بة الصدى  من قوة اللوغوس،  (Hera)بعد أن جردتها "هيرا" (Echo)في محطتين: الأولى، مع ر

يهاب، عذبة اللسان، وقادة الجنان، تعرف من  يانة الإ يكو فتاة نضرة الشباب، ر )كانت إ
انية مع صورته الهشة قصص الحياة وأنباء الدنيا ما لم يتيسر بعضه للآلهة أنفسهم(. والث

المنعكسة على شاشة البحيرة، حين استحال عليه استنطاقها بوساطة اللغة، ومن ثمَ َّ 
استدراجها إلى لحظة الوصال. أما تفصيل ذلك فتحكيه كلاسيكيات الميثولوجيا 

يوس و(6)اليونانية ُمسك  (Zeus)فق المتوالية التالية: تفطن كبير الآلهة ز يكو كانت ت إلى أن إ
اصية اللغة وسحر الخطاب )اللغة والخطاب وفق ما أشرنا هما عماد اللوغوس( لذا أراد أن بن

يار في حكايات ألف ليلة وليلة-يشُْغلَِ بها زوجتهَ هيرا   -كما شغلت شهرزادُ لياليَ الملكِ شهر
يوس، وخمنت أن  ليفرغ هو إلى مسامراته وقضاء أوطاره. بعد مدة، فطنت هيرا إلى مكَرِْ ز

يكو قد تواطأت معه، فقررت حرمانها من سلطان اللغة والكلام، وسلبتها القدرة على  إ



 58 علامات

 37 

يكو أن تبوح بكلمة واحدة تفرج بها عن مكنون  البيان وفصاحة اللسان، ومنذئذ لم تستطع إ
يممت شطر الغابة؛  يكو كثيرا، وأطلقت ساقيها للريح و مرادها غير ترداد الصدى. انتحبت إ

نرجس وأغرمت به، بيد أن الوصال كان مستحيلا بسبب  هنالك حيث صادفت الفتى
يق اللسان وسحر البيان  يف مكنون المشاعر والوجدان بوحا من طر افتقاد القدرة على تصر

بلن  ين"(. استحال (Döblin))في هذا السياق نستذكر مقولة دو : "اللغة صيغة من حب الآخر
مض وحرمان حارق. سار نرجس إلى ألم م -في سياقٍ غاب فيه التواصل-الأمل الوامض 

وحيدا في غابة التيه وأدغال العزلة، إلى أن قادته الأقدار إلى حبائل "الأيدلون" و"سيلفي" 
الصورة الهشة المنعكسة على صفحة ماء النبع؛ هنالك أراد أن يحظى بقبلة الرواء، بيد أن 

ما تخيل أوسكار  سراب الوصال لن يرويَ إلا حكاية الانفصال بين الرائي والمرئي، وفق
وايلد في حوار الأورديات والبحيرة الذي ألمعنا إليه أعلاه. وفي محصلة المشهد: كان كلاهما 
في عين ذاته رائيا، وفي عين الآخر مرئيا، ل كن بلا تواصل فعلي بين الرائي والمرئي، باستثناء 

يل  مستعيرا  (Alberto Manguel)غواية التلصص واستراق النظر أو التحديق. يقول ألبرتو مانغو
أسطورة نرجس: "نحن نحدق في شاشات أجهزتنا الإل كترونية بالحرارة والدأب نفسيهما 

يتنا  االلذين كان يبدو أننا نفعل ذلك على أمل استعادة هو لنرجس وهو يتملى في بركة الماء، و
يق عالمنا الداخلي، إنما با يق العالم من حولنا ولا عن طر لتراسل أو تأكيدها، ليس عن طر

ين، الذي غالبا ما يكون فارغا من المعنى، أولئك الذين يقرون بوجودنا افتراضيا  مع الآخر
يركسون (7)كما أننا نفعل الشيء نفسه إزاء وجودهم أيضا" يك إ ير  (Erik H. Erikson). أما إ

فيرى أنه "إذا كانت الأنا معجبة بصورتها الجسدية )كما كان الحال مع نرجس( فإنها 
اشقة لنفسها )وإلا كان نرجس قد حافظ على توازنه( بل عاشقة لجزء من أناها؛ ليست ع

في النصين السالفين كليهما يكاد يستند كل من  .(8)أي الأنا الجسدية المنعكسة في الماء"
يل وإيركسون إلى نسق تحليلي يتحدد فيه الفاعل النرجسي بوصفه رائيا، أما نحن ف نزعم مانغو

أن شغف  التحديق في  شاشات السيلفي نابع من الإصرار  -ستكشافيفي سياق فرضنا الا-
يبدو أن هذه الموقعية الجديدية قد ضاعفت هشاشة "الأنا  على أن يكون النرجسي مرئيا. و



                                                                                           هذا الوثن كان أناي                                                                                                

 37 

لهُا بوساطة لايكات  مسطحة قد  like) الداخلية" لصالح "أنا خارجية" يتم استجداؤها وتسَوَ ُّ
غم من أنها مجرد رموز مفرغة من كل امتلاء دلالي يجود بها البعض وقد يبخلون، بالر

الكلمات والخطابات الحية. هل حقا حين يغيب اللوغوس عن "سيلفي  مفعم بأنفاس
يحل محل َّه الأيدلون يصير التواصل مستحيلا؟ -( 9)(Elsa Godart)بعبارة إلزا غودار-نرجس"   و

 هشاشة الأيدولون في "سلفي نرجس":-2
يقية حرفيا على "أشباح الموتى، أو على روح  تحيل صيغة "أيدولون" في التقاليد الإغر

. أما على جهة الإجمال (11)الميت التي تغادر الجسد في شكل ظل لا يمكن الإمساك به"
على مفهوم الصورة. استلهاما لهذا المفهوم  للدلالة Eikon)  )"الأيقون" فإنها تتقاطع مع صيغة

بط إلزا غودار مصطلح ال أيدولون بدلالة الصورة الهشة التي تفتقد إلى أي سند العام، تر
مضموني؛ تقول: "يكشف ]الأيدولون[ عن عالم من الصور التي تتابع بسرعة دون أن تكون 
يلا في الشاشة فحسب، بل لأنها أيضا ليست سندا لأي  يل، لا لأنها لا تعمر طو محل تأو

ية فقط. والأيدولون هو أي ضا التعبير عن تراجع للخطاب مضمون، إنها تضع أشياء للرؤ
. أما سعيد (11)العقلاني )لوغوس( الذي يؤثر على علاقتنا باللغة، وتبعا لذلك على الفكر"

بنكراد فيحدد "السيلفي" من حيث هو تجسيد للأيدولون، بالقول: إنه "صورة عرضية وهشة 
" ت فقُيِ  يتم تداولها داخل فضاء "أُّ خلص من أبعاد تملأ مساحات العوالم الافتراضية، و

"العمق" فيه ليصبح حاضنا لكل أشكال الوهم والتيه والتضليل والقليل من حقائق العلم 
والحياة؛ إنها صور لا "تنظر" إلى معطيات الواقع، بل تعيد إنتاج نسخ عابرة في العين 

. بهذا المعنى يمثل عصر الصورة الهشة مرحلة استلاب جديد للإنسان أمام (12)والوجدان"
فورة التكنولوجيات الرقمية التي قادت إلى تخلق وثن جديد هو بمثابة صورة جوفاء للذات، 
يات  يلقي بها في أتون صراع الهو ين افتراضي خارجي للأنا يكاد يهشم الأنا الداخلية و أو قر

 َ يس ستيفنسون المتشظية، على نحو ما ت برت لو فَ في رواية رو إذ  (Robert L. Stevenson)كشَ َّ
ينه هايد  (Jekyll)قال السارد على لسان شخصية الدكتور جيكل  : "هذا (Hyde)في إشارة إلى قر



 58 علامات

 33 

ين المستبد والوثن (13)الوثن أيضا كان أَناَي" . نكاد نجزم أن الأنا الافتراضية هي القر
بدالات الصورة ا  لرقمية.الجديد في إ

 سرديات صغرى تكتب بالسيلفي:-3
يدي-في عصر الثورة الرابعة الموسومة  بالتاريخ - (14)وفق توصيفات لوتشيانو فلور

بة الحياة دائمة الاتصال  (Hyperhistory)المفرط  ، لم يعد ثمة متسع (Onlife experience)وتجر
ة "كل شيء هنا والآن"، متلازم فيللسرديات ال كبرى. لقد اختزلت أبعاد الزمن والمكان 

وانكفأتْ تمفصلاتُ الخطاب وعمقه إلى سرديات صغرى جدا تكشف عنها صور هشة 
يعا بلا تأمل ولا تأن مثل  يستهلك سر يتداول و على مسطحات الشاشات. ينتج السيلفي و
يل، إنه  الومضة الخاطفة، بلا ذاكرة ولا امتداد، بلا تاريخ ولا استشراف، بلا لغة ولا تأو

يع لمتلازمة "الهنا والآن"، انبجاس لرغبة محتدمة في التعبير عن هواجسَ مجرد  انطباع سر
ل، أو في طور الصيرورة، رخوة وهشة ومائعة، منفلتة دائما من قبضة التثبيت.  قيَدَْ التشكَ ُّ
في غياب سند اللغة والخطاب الذي تستند إليه علاقاتنا بالآخر، فشل نرجس في تثبيت 

يكو ، كما فشل في تثبيت علاقته مع صورته المنعكسة في النبع حيث ما تفتأ تواصليته مع إ
تنداح وتتلاشى لحظة الإمساك بها. إن لوغوس الكلمة والخطاب تمثل الحدود الصلبة التي 
يقوم عليها معنى "أن نكون معا". ونحسب أن هذا المعنى )أن نكون معا( هو المرادف 

ين، أو "حب بلن.  الموضوعي للتواصل مع الآخر يد دو ين" وفق صيغة ألفر  الآخر
ين الافتراضي، "لا تقوم الكلمات  في العوالم الافتراضية التي يغمرها السلفي والقر
اليوم بدورها بشكل تام. فالواقع لا يبنى كما تبنى بابل، بل يقوم على محراب هش لصنم 

يتر أ يع الآني جديد: الصورة)...( سواء تعلق الأمر بالسيلفي على فايسبوك أو تو و التوز
يزي على سنابشات... لم يعد للكلمات أي شأن؛ إن العالم يكتب بالصور" . ل كنها (15)والغر

؛ إنها كتابة تفتقد للنزاهة ما دامت واقعةً  كتابة تمحو أكثر مما تثُبْتِ، وتُخفي أضعافَ ما تظُهر
ِ إلى ترسيخ قيمة المتصل  يف المحسناتِ التكنولوجية القاصدة الاستهلاكي تحت سطوة ز

 والاستيهامي واللحظي والإغرائي.  



                                                                                           هذا الوثن كان أناي                                                                                                

 37 

 خاتمة:
في عصر "السلفي"، نكاد نجزم أن بيكسيلات الشاشات هي المقابل الرقمي لبحيرة 

ية يانوس  إله  (Janus)نرجس. أما عن جزئية التغيرات القيمية فنستعير بعدها التمثيلي من رمز
في الإرث الروماني،  هايات والبداياتالتحولات والانتقالات والتبدلات والبرازخ بين الن

سواء كانت مكانية )مثل العتبات أو البوابات أو المداخل أو الحدود(، أو كانت زمنية 
بداية آخر جديد، ومن ثم جاء اسم يناير  ، أو المواسم أو أوقات (January))خاصة نهاية عام و

 َ لا بوجهين. أما في سياق السلم والحرب...(. يتكشف يانوس عادة بين الآلهة بكونه مُ م ث َّ
وفق اصطلاح لوتشيانو  (Interfaces)حديثنا، فيشير يانوس إلى "الواجهات البينية" 

يدي وفق الصيغة التي نحتتها إلزا  (Objet-écran)شاشة" -"الموضوع ، أو(16)فلور
ية للأنا في عص .(17)غودار ر وفي كلتا الحالتين، فإنه يشير إلى التحولات القيمية والرمز

ية الافتراضية والشاشات "التي نحيا بها" ، في ظل السلطة النافذة التي تمارسها  (18)الهو
ِ بين الأنا الواقعية والأنا الافتراضية، والانتقال من  ِ العلاقة ر التكنولوجيات الرقمية على توَتَ ُّ

يخية ال كبرى"  (Jean-François Lyotard)وفق توصيف جان فرنسوا ليوتار  (11)"المحكيات التار

يات والخ برات والقابلة للحكي والتثبيت بالكتابة إلى عصر السرديات  المليئة بالمعنى والهو
ين عبارة (21)الصغرى والصورة الهشة، في عالم نكاد نقول فيه "وداعا أيتها اللغة" ، مستعير

لفي، . كما لو أن قدر سردياتنا الجديدة هو أن تكتب بالسي(Jean-Luc Godard)جان لوك غودار 
يسُفرُ  وتنمحي بانمحائه. هل بدأ "يانوس" في مسطحات الشاشات يشُيح بوجه اللوغوس، و

 عن وجه الأيدلون؟
------- 

1-  Oscar Wilde, the Works of Oscar Wilde, ed. G.F. Maine (London: Collins, 1948), p.844. 
لعصر الافتراضي، ترجمة وتقديم سعيد بنكراد، المركز إلزا غودار، أنا أوسيلفي إذن أنا موجود، تحولات الأنا في ا-2

 .61، ص2111، 1، الدار البيضاء، طالثقافي للكتاب
يل، مدينة الكلمات،-3  .17. ص2116، 1ر الساقي، بيروت، طترجمة يزن الحاج، دا ألبرتو مانغو
 .17المرجع نفسه، ص-4
 .18-17المرجع نفسه، ص ص-5



 58 علامات

 39 

يكو ونرجس في كتاب-6 يني خشبة، دار تنظر اسطورة إ : أساطير الحب والجمال عند اليونان، دراسة ونصوص، در
ير للطباعة والنشر، ط  .123إلى ص 117، من ص1، ج1183وت، بير 1التنو

يل، -7 براهيم قعدوني، دار الساقي، بيروت، طألبرتو مانغو  .181ص، 2117، 1الفضول، ترجمة إ
 .148الأنا في العصر الافتراضي، ص إلزا غودار، أنا أوسيلفي إذن أنا موجود، تحولات-8
 88المرجع نفسه، ص-1

 .182المرجع نفسه، ص -11
 .218المرجع نفسه، ص-11
بية لكتاب إلزا غودار، أنا أوسيلفي إذن أنا موجود، تحولات الأنا في العصر -12 سعيد بنكراد، مقدمة الترجمة العر

 .11، ص2111، 1، الدار البيضاء، طكتابالافتراضي، ترجمة وتقديم سعيد بنكراد، المركز الثقافي لل
يس ستيفنسون، رواية دكتور جيكل ومستر هايد، ترجمة جولان حاجي، دار المدى للثقا-13 برت لو فة والنشر، رو

 .18، ص2118، 1دمشق، ط
يدي، الثورة الرابعة: كيف يعيد الغلاف المعلوماتي تشكيل-14  بخصوص هذين المفهومين، ينظر كتاب: لوتشيانو فلور

يت، طالواقع الإنساني؟ ترجمة: لؤي عبد المجيد السيد، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآد ، 2117، 1اب، ال كو
 .71وص 25ص
 .61إلزا غودار، أنا اوسيلفي، ص-15
يدي، الثورة الرابعة: كيف يعيد الغلاف المعلوماتي-16  .61تشكيل الواقع الإنساني؟ ص لوتشيانو فلور
 .218ا أوسيلفي إذن أنا موجود، صنإلزا غودار، أ-17
 كتاب المؤلفين جورج لايكوف ومارك جونسون. الاستعارات التي نحيا بها. ينظر كتاب: استعرنا العبارة من-18

 Lakoff, George and Mark Johnson, 1980, METAPHORS We Live By, The University of Chicago 

Press, Ltd, London. 

 .51ر، أنا أوسيلفي إذن أنا موجود، تحولات الأنا في العصر الافتراضي، صينظر: إلزا غودا-99

 2114ماي  21( بتاريخ Jean-Luc Godard"وداعا أيتها اللغة" هو عنوان لفيلم سينمائي قدمه جان لوك غودار )-02
في إذن أنا موجود، السينمائي. يتظر قراءة إلزا غودار للفيلم في: أنا أوسيل (Cannes)للجمهور خلال مهرجان كان 

 .66تحولات الأنا في العصر الافتراضي، ص

 
  

 
 
 
 



                                                                                           هذا الوثن كان أناي                                                                                                

 72 

 
 صدر حديثا

 

 
 



 58 علامات

 18 

 
 إلزا غودار: تحذير قبل فوات الأوان

 محسين الدموس 
 

 الحداثة، ما بعدها وما فوقها: 
مصادرة التطور  إلى *لم تسع إلزا غودار في كتابها الجميل "أنا أوسيلفي إذن أنا موجود"

لل كشف عن بعض انحرافات العقل  وتعطيل عجلة التاريخ، بل شحذت سهام النقد "الحداثي"
مد كينونة الإنسان بوسائل السفر في الزمن والفضاء،  قوة خارقة بوسعها وتجاوزاته. العقل

والذكاء الاصطناعي في أفق تجاوز مظاهر ضعف الإنسان ومكامن  ودمج الذكاء الطبيعي
تخوض الطبيبة النفسانية  بالمقابل، يمكن لهذه القوة أن تدمر ال كون في رمشة عين. نقصه.

با لا هوادة فيها ض الاستلاب والضحالة والجهالة التي أوهمت  د كل أشكالإلزا غودار حر
"ما فوق الفردية". تلك السعادة التي تبدل اللغوس ب  "الإنسان الافتراضي" بالسعادة

 هذا الأخير الوسيط الذهبي بين "الأنا" و"الآخر". "الأيد لون"، وتجعل
بل  ،يتعلق الأمر إذن، بميثاق عقل جديد لا يدعو إلى النكوص ورفض التقدم

على رابط الإنسانية  يحذر من مخاطر "الما فوقية الافتراضية". تساءلت غودار: كيف نحافظ
هل الإفراط في "الفردانية" مسلك  الذي ناضل من أجله مفكرو الحداثة لترسيخ كونيته؟

الجموع؟ أم أنه نهج يرسخ العزلة والانطواء؟ هل  سوي يقود إلى تحرير الإنسان من سطوة
من ملموسيته وتضاريسه الحية وحقيقة "التجريبية" وإغراقه  م العيني "الحقيقي"إفراغ العال

عنه يفضي إلى تحرر الإنسان؟ أم يؤدي ذلك إلى عبودية جديدة يستعذب  بصور افتراضية
هل  "؟"الأنا"، والاستغناء عن جاذبية "التغاير  الكائن الافتراضي طواعية الاكتفاء ب فيها

الثاني؟ ألا يفرغ  Altérismeعن الرابط الواقعي؟ ألا يغتال الأول  الرابط الافتراضي بديل
يفة عنها، هي  "اللذة" بالمعنى الأبيقوري من الشغف والدفء والحماسة يعوضها بصورة مز و



                                                                                           إلزا غودار : تحذير قبل فوات الأوان                                                                                     

 18 

الاستمناء والغرق في الاستيهام؟ لا تعرض إلزا غودار أجوبة جاهزة، بل تسعى إلى سبر 
 إليه الإنسان الحديث بوعي منه أو بدونه. الهذيان المعمم الذي انجرف غور حالة

 إلى عقل الحداثة، وليس إلى غوداربعبارة أخرى، يحتاج الإنسان في رأي 
انحرافات ما بعد الحداثة وما فوقها. الحداثة أزاحت التكلس عن عقل الإنسان، وأزالت 

يف، وجعلته مستقلا  غشاوة الجهالة عن عينيه، وحررته من قيود الحماقة عن قوى والتخر
والإحساس بها في الآن نفسه. إن الحداثة بهذا المعنى،  الغيب، قادرا على الوعي بالذات

يكور بين الضعف سعي إلى فهم البشري  عميق لمحدودية الإنسان المتأرجحة كما يرى بول ر
سوء فسبب ذلك هو ألحق الدمار بال كون.  اليس العقل إذن، م والإحساس بالإثم.

ميشال أنفري في ملاحظة ثاقبة، أن  المذهلة. في الإطار ذاته، ينفي استعمال هذه المل كة
ية على-من تسبب في هذا الدمار "ليس الإفراط في استعمال العقل هو سبيل التمثيل  الناز

يط في استخدام العقل هو الذي أنتج الحماقة بل إن-لا الحصر  . فلا الحماقة سمة(1)التفر
بهذا المعنى، يمكن القول إن قوس العقل  ن سمات العقلللعقلانية، ولا اللاعقلانية سمة م

أفق مفتوح إلى ما لا نهاية. لا عتب على العقل إذن،  الحداثي لم يغلق بعد. فهذا الأخير
الأساطير  على طرق استعماله. إنه سلاح ذو حدين، يمكن أن يخلق بل اللوم كله يقع

ية، كم جعل العقل ذاته  أنه قادر على اوالخرافات وكل أشكال العبودية الطوعية والقسر
وأصبح  أنتج العقل الأنترنيت واللوحات الإل كترونية والهواتف الذكية، موضوعا للتفكير.

الإنسان دمج الذكاء الطبيعي  الوصول إلى المعلومة بسرعة الضوء، كما أصبح في متناول
ية والوصول والذكاء الاصطناعي وخلق كائن مزيد ومنقح يستطيع تجاوز الهشاشة الطبيع

الابتكارات والإبدالات  تشه "الإنسان الأعلى". هذهيما أسماه ن Augmenté "المزيد" إلى
كما -ما تحض  بقدر ما تغير علاقة الإنسان بذاته وبالآخر وبالفضاء والزمن، بقدر التقنية

 /المعجزة الذي أنتجها. العقل على بلورة قواعد جديدة تستطيع حماية-ترى غودار



 58 علامات

 18 

 الذي يحيل على ا غودار في هذا السياق على مفهوم "الميز وتيس" الأرسطيتحيل إلز
أرسطو يدعو إلى الاختيار الأوسط  الاعتدال أو "القدر المناسب". فمن بين "شططين كان

 ما بعد الحداثة شطط، وما فوقها شطط، والاختيار الأوسط هو الحداثة. .(2)"والحذر
 / التعليم في زمن "البيك سبيتش":

ية. الأولى تثير المخيلة وتصنعبي الابتكار وتزرع  ن الحاجة وال كفاية اختلافات جذر
له. جأن ما لا يدرك كله لا يترك  الثقة في الإنسان وتنسب الحقائق وتعلم الصبر وتؤكد

والخمول وترى في قلة الجهد أمارة على الذكاء  الثانية تكلس الدماغ وتشجع على ال كسل
يق نحو السعادة كل  . تحذر إلزا غودار من إغراءات السهولة، أي الحصول علىوأقصر طر

رقمية، صارت المعرفة متيسرة  شيء دون تكلفة. في زمن الأنترنيت وما تلاه من اختراعات
 La petiteالأصبع الصغيرة"»أن  ،بتعبير ميشال سير ،بوسعللجميع ودون الحاجة للمعلم. 

poucette    لا تملك إلزا  في مصادره، وتجعل الحياة أفضل.تبحر في "الويب" وتشارك المعلم
كل الأسباب التي تجعلها تشعر  غودار تفاؤل ميشال سير. على العكس من ذلك، تملك

يض قيم الحداثة الضامنة لإنسية الإنسان وقتل الذاكرة  بالخيبة حيال تراجعات العقل وتقو
 ميشال سير تستطيع الإبحار،الطبيعية بدل تنشيطها. تلك الأصبع الصغيرة التي أثنى عليها 

رابط إنساني، ومجردة من  ل كن دون بوصلة سوف تغرق في جزيرة معزولة وخالية من أي
 أي تجربة حسية. بعبارة أوضح، تستطيع الأصبع الصغيرة أن تنقر على محرك البحث

 قبل أن يرتد الطرف. هي إذن السرعة القصوى التي دمرت الصبر "غوغل"، فيأتيها الجواب
ال كم على ال كيف  ميل، وأبدلته بالاستعجال والآنية. وهي السرعة ذاتها التي رجحتالج

لا تعلم ال كفاية غير الخمول  بالحاجة؟ وال كفاية على الحاجة. فهل بال كفاية يتعلم الإنسان أم
. لا يتطلب الأمر إذن، ذكاء (3)المهارة والحيلة والبلادة، وأما الحاجة، فبفضلها تتحقق

 في زمن "ما فوق الحداثة". إن التضخم في المعلومات لا يؤدي ا يجريخارقا لفهم م
بل إن هذا التضخم قد  بالضرورة إلى تكوين ذات واعية بذاتها وبالآخر وبالزمن والفضاء.

يتعلق الأمر إذن، بجهة نظر حداثية  يفضي إلى التضليل، وإلى شكل جديد من الأمية.



                                                                                           إلزا غودار : تحذير قبل فوات الأوان                                                                                     

 18 

ادة الاعتبار للعالم العيني ودحض كل الأوهام التي ولإع تستلهم العقل لإشاعة فكر الأنوار
وعلى هذا الأساس، يمكن  شة.يالتجريبية" من ملموسيتها ومن كينونتها المع تفرغ "الحقيقة

وصالح لكل زمان: عندما قام ديوجين  القول مع ميشال أنفري "إن مبدأ الأنوار واضح
ية أساطير وخرافات اليونان يق الاستخفاف به بتعر ا، فقد عبر عن حس تنويري. عن طر

ية الغائية، وعندما سعى فلم ينأ عن  لوكر يتس إلى تفسير العالم تفسيرا ماديا بعيدا عن الرؤ
الذكية لحوامل المعرفة الجديدة  . وعندما شككت إلزا غودار في التطبيقات(4)"فكر الأنوار

الظلام والجهل فإنها قد سعت إلى تقليص حجم  وإبدالات مواقع التواصل الاجتماعية،
 كل أضاليل "المافوقيات". : ذين يتستران بلال

"  Pic Speech "تعبر غودار بدقة عن مآل التعلم في زمن سيادة الصورة، أو ما تدعوه:
حيث انتقل التواصل من النسق اللغوي إلى النسق البصري. "البيك سبيتش" خطاب 

ا. أهم مكون للإنسان وأساس عبء اللغة وتعقيداته مستجد أزاح عن المتعلمين وغيرهم
تم العبث به. وحينما يستخف بأداة التفكير، فهذا مؤشر خطير على  الانفصال عن الحيوان

الفكر ملازم للغة، واللغة مأوى  إلى اغتيال العقل وإجهاض أحلام مفكري الأنوار. السعي
على أساس يعلمنا أن الحضارات ال كبرى شيدت  الوجود كما قال مارثن هايدغر. والتاريخ

 لا لغة لها، كانت لقمة سائغة للمستعمرين.  اللغة، وأن الشعوب التي
 تحيل إلزا غودار في هذا السياق على كتاب "قداسة الحاضر" لزكي العايدي** الذي

كفيلتان بتوضيح وجه السوء الذي  يميز تمييزا دقيقا بين "الثقب" و"السلة". وهما استعارتان
ه. فبين زمن مفتوح يلإذي أكره الإنسان المعاصر على الاستسلام يكمن في "ال كم الزمني" ال

ما هو  على جبهة واختراق الجاهز، تتبدى إرادة الإنسان الحرة في توجيه دفق الزمن إلى
وبين ركام زمني تكراري مجرد  أفضل، وتنجلي القوة الاقتراحية للعقل في صنع جودة الحياة،

وق الاستهلاك، يتضح الفرق بين اللغة التي تصون في س من أي أفق تحرري يلقي بالإنسان
 وتنشط ذاكرته، وبين تجليات الصورة الافتراضية التي تكلس الدماغ حكاية الإنسان

هذا التمايز بين الزمنيين  بشكل جميل عن غوداروتذهل الإنسان عن روابطه الملموسة. تعبر 



 58 علامات

 18 

إنه يكتفي بأن يكون قابلا لأن يرى. لإن يحكى،  المفتوح والتكراري: "إن العالم لم يعد قابلا
ية محل  .(5)الفكر لقد حلت الرؤ

يا في الإدراك  إن الانتقال من الحكاية إلى الصورة يعني في نظر غودار تحولا جذر
والمعرفة. إنه انتقال من "اللوغوس" إلى "الباتوس"، من الفكر إلى تعطيله. ولهذا الانتقال 

وعلى طرق التعبير بها وكتابتها. كما له في الآن نفسه  هاآثار مدمرة على تعلم اللغة واكتساب
لقد أغرق الوجود بالمرئي، وصار  على سلامة الإنسان العقلية والعاطفية. تأثيرات جانبية

يق لغة مستحدثة "الإيموجي" بقدر ما تسهل  التعبير عن العواطف والانفعالات يتم عن طر
انفعالات  التواصل، بقدر ما تنمط المشاعر والانفعالات. "فعوض أن ينشر الإيموجي

 .(6)"من خلال تنميطها شخصية من طبيعة إنسانية، فإنه يقلص من حقل انفعالاتنا
ين "قلب أحمر" ب أي مآل هذا؟ وأي رابط إنساني يمكن التعبير عنه برموز لا تفرق

إن النتيجة الحتمية لهذا التنميط هو القضاء  يوجه للأم وآخر للعاشقة وثالث للزوجة ...؟
يتها على كينونة الوجود يفضي  الباذخة باختلافها وتمايزاتها. كما أن إزاحة اللغة عن مركز

اللغة التي بالضرورة إلى فقر في التخيل، تلك المهارة القادرة على الإمساك بالعالم. فبدون 
للتخيل"، سوف تتلاشى الذات في الوجود وتصبح أثرا بعد  اعتبرها غاستون باشلار "محركا

بالمفهوم الفني  "بأحلام اليقظة أو بإلهام -(7)غوداركما تلاحظ -لا يتعلق الأمر هنا  عين.
ة استشرافه."، بل بتلك الطاقة الجبار للكلمة...فبدون تخيل لا يمكن استباق المستقبل أو

 .يالرغبة المعلقة إلى حكاية مبدعة تحمل أشواقا وقيما ومعان الكامنة في الإنسان التي تحول
ذكاء الإنسان وتخاطب  قطوف "الإيموجي" دانية، بل بالأحرى متدنية. إنها وسائط تهين

الوعي بأهمية اللغة يزيد في الوعي بالذات،  الآخر خارج مبادئ العقل وقيم الإنسانية.
ادعى  ذات يعمق "الوصال" مع الآخر. الوعي إذن ليس لعنة أو "منفى" كماوالوعي بال

يميل سيوران، والجهل ليس "وطنا" كذلك. الوعي كما تمثلته العالمة النفسانية هو اختيار  إ
تيار الإسفاف، الذي يكاد يجرف الجميع. لا ينبئ خطاب  الدرب الأصعب في معاكسة



                                                                                           إلزا غودار : تحذير قبل فوات الأوان                                                                                     

 18 

ية"، أي في "الهنا" و"الآن".  "الإيموجي" إلا عن قيم نفعية تموت ف السعادة إن ي "الحضور
 المسامير في نعش الإنسانية. في الجهل لا تصنع وطنا، بل تقود طواعية إلى دق آخر

 الحب في خطر:
نظري يبرئ فيه  عالم الأدب والنقد بمؤلف 2007وروف في عام تودفاجأ تزفيتان 

لمؤسسات التعليمية، والذي بموجبه ا ذمته من المآل الضحل الذي بلغه الدرس الأدبي في
نفسها. الباعث على الغرابة والدهشة جلي هنا: كيف على  أصبح "الأدب" بنية لا تحيل إلا

رحاب  مجمل حياته لترجمة أعمال "الشكلانيين الروس"، والاحتفاء بها في لناقد كرس
أدب من تحرير ال الجامعة الفرنسية، واعتبارها فتحا معرفيا ومنهاجيا قادرا على

يفصل الأدب عن التاريخ والمعنى؟ بطبيعة  "الإيديولوجيا"، أن يبادر إلى تعليق المشانق لمن
من  تكون بالخواتم، وناقدنا البلغاري الفذ شعر وكأنه سيموت وفيه شيء الحال، العبرة

الوشيجة الخفية التي تصل الخيال  "المعنى"، فانبرى للدفاع عن أجمل ما في الأدب، أي تلك
 لواقع. با

تشفينا من  الأدب بهذا المعنى، جسر نحو أفضل فهم للإنسان. إنه أداة عجيبة
يكشف ما لم يكتشف  النرجسية ووهم الاكتفاء الذاتي. إنه يقربنا من الذوات الأخرى، و

ودوروف دق ناقوس الخطر بشأن تتحذير  بعد من كينونة الإنسان بتعبير ميلان كونديرا.
وتحذير إلزا غودار نبه إلى خطورة خفوت وهج الرغبة والشغف،  ،اغتيال المعنى في الأدب

التي تتوهم السعادة في  وانطفاء نار الحب، ومن الاستعاضة عن ذلك ب "السيلفي" وبدائله
في همومه ال كبرى لا يباعد عن تودوروف  الاستيهام والتلصص. كتاب "الأدب في خطر"

 يتهددها خطران: التشييئ والاستلاب.هموم إلزا. كلاهما يشترك في "الإنسية" التي 
وإلزا. تودوروف بين الغايات خلاصات كثيرة مشتركة بين العملين رغم تباين 

أما الثانية، فكان سعيها وضع الأصبع على  الأول راعه اختزال الأدب في تقنيات التعبير،
ية"، "ما الفوقيات". لقد أفرغ الحب في هذا الزمن من "الحس معضلة الإنسان في زمن

تبتغي هجرا  ما صورة مشتهاة لا تبتغي وصالا حقيقيا يشفي غليل الروح، بقدر وأصبح



 58 علامات

 18 

كل عمليات الاشتهاء تتم داخل الأنا "المتصل باستمرار". أما  وعزلة واكتفاء واستنكاف.
يصبح  الأنا، فلا قيمة له. وهو ما يعني تقليص كينونة الإنسان وتضاريس الواقع. خارج

إنه  .(8)"بدون خلفية العالم ظ إلزا مختصرا شيئا فشيئا في "سطحية مرئيةالواقع كما تلاح
إلى خباياها  الخواء بامتياز. فإذا كان الاستبطان يستطيع سبر أغوار الذات، والنفاذ

وألغازها، فإن الهوس ب "السيلفي" يفضي إلى الوقوع في حب المظاهر التي تكون في معظم 
يشبع أبدا.  متصل باستمرار" وراء سيلفي بغية إشباع نهم لاخادعة. هكذا، يلهث "ال الأحوال

يسعى إلى احتياجات وهمية،  هو على غرار مستهلك هيربرت ماركوز إنسان ذو بعد واحد
توسع الهوة بين الذات وموضوعها، وتكرس بالتالي  لا تطفئ نار الشوق والرغبة، بقدر ما

 ة. الحب تفاعل بين الذوات ورغبةالسعادة. لا علاقة للحب بالنرجسي أوهام نرجس في
الأهمية، وهي  غاية ب "الإيديلون". تكشف إلزا غودار عن معلومة في اوشوق وليس هيام

يفتقر صاحبه "إلى الثقة في النفس".  أن الإكثار في التقاط "السيلفيات" سلوك غير سوي
. صاحب (9)""طمأنة نفسه من خلال الإحالة على نفسه في صورة جميلة إلى ولذلك، يسعى

الحبيب"  المعنى، نرجس جديد بدون ربة الصدى، شغفه ليس الوصل مع " السيلفي بهذا
أحلامه، لا يرجو سوى "لايكات"  الآخر، بل الغرق في ذاته. وهو بهذا الاختيار، قنوع في

ياءه. "المتصل باستمرار" هو في  كثيرة، هي ما تعزز ثقته بنفسه، وترضي غروره وكبر
يقاظه من  الذي يعرف ولا يدري أنه يعرف". إنه في حاجة دائمة إلى العارف وضعية " إ

غفلته، إلى تحذيره إلى أن "كوجيطه: أنا إوسليفي، إذن أنا موجود" مفلس، بل في غاية 
يا. لا تخفي إلزا غودار الإفلاس، لأنه يلقي بالذات في  أقصى درجات العزلة والبارانو

الرغبة،  الحرمان/ ل الحلم، وتجريد الحب من جدليةها من التعلق المفرط بالوهم بدءاستيا
السياق: "تتخلق الرغبة من الحرمان.  في هذا غودارأي مما يؤسس كنهه وجوهره. تقول 

أن تعيش  يأن تحب معناه أن تحرم، أن ترغب. الرغبة ه الحرمان أنطولوجي في جوهره.
  .(10) تختفي فإن الرغبةدامت هذه الرغبة لم تشبع. فعندما يشفى الغليل،  متوترا، ما



                                                                                           إلزا غودار : تحذير قبل فوات الأوان                                                                                     

 11 

نتيجة الفشل  وجاهة هذا الاستياء واضحة هنا: انثناء الذات على ذاتها لا يكون دوما
بدال "التجربة العينية" ب  ية"، بل يكون ميلا عن سبق إصرار وترصد إلى إ في تجربة "الغير

بدة"، والرغبة التلصص والاستمناء. هذا وضع يعفي من "المكا "التجربة المتوهمة" القائمة على
 أن تكابد وتحيا في القلق والتوتر. هي

شاسع بين فعل  ما يؤكد ذلك، أن فعل "السيلفي" لا يضمن فعل "الوجود". ثمة بون 
ومن زوايا مختلفة وبتعديلات  الإرادة وفعل الاستطاعة. فأن تأخذ سيلفيات كثيرة،

"ال كوجيطو ما فوق موجود مبتهج بوجودك. في  "الفوتوشوب"، لا يفيد بالضرورة أنك
وهل  غودار: هل "الأنا" التي "تسلفي" نفسها سيدة قرارها؟ مع إلزاعقلي"، نتساءل 

 مسافات وحواجز سيلفاتها" قادرة على تحقيق "الوجود"؟ أليس بين "السيلفي" و"الوجود""
أن يكشف الجانب الجواني منها؟ هل  وخنادق؟ ثم هل يمكن لهذا "الوجود المرئي" للذات

يل؟ أم يبقى حبيس يحتاج ترى إلزا غودار أن إشباع الرغبة يشترط زمنا،  السطح؟ إلى تأو
مباشر  ثقافة الصورة. فمع سيادة هذه الأخيرة، ثمة ميل مفرط إلى إشباع وهو ما لا تتيحه

أن الرغبة رحلة في الشوق  وآني. لا مجال للانتظار أو الصبر. يتناسى "المتصل باستمرار"
 ما يمثل الوعد بالسعادة. والألم وال كبت، هي

يمونت كونترول". السعادة كما يؤكد برتراند  راسل في كتابه السعادة إذن لا يحققها "الر
. هي ليست سهلة وطوع بنان "المتصل سعياالملهم "الفوز بالسعادة" متطلبة تقتضي غزوا و

عداها. من لا ينهك نفسه في الغرق في ذاته وتجاهل ما  باستمرار". الصب الحقيقي هو
 من يحيا موضوعيا منفتحا على الآخر والعالم.  الصب الحقيقي

-------- 
 :الهوامش

 جمة سعيد بنكراد، المركز الثقافيتر ،أنا أوسيلفي إذن أنا موجود تحولات الأنا في العصر الافتراضي: *إلزا غودار 
 الدار البيضاء. 2019للكتاب، ط. الأولى، 

8-Michel Onfray ،in revue Philosophie ،n 32 ; hors-série ; février/mars 2016  

 196إلزا، مرجع سبق ذكره: - 2



 58 علامات

 18 

يبستيمي مغاير إلى الفرق بينسبق للفقيه المسلم ابن قتيبة أن أشار في سي- 3 يل مختلف  اق إ الحاجة وال كفاية في "تأو
 .ماءاختلاف بين العلماء والده الفرق بين المفهومين لما كان ثمةفلولا  القرآن".

4- Michel Onfray ; ibid. 

 50،51** ذكرته إلزا، ص: 
 .66نفسه، ص: - 5
 7. 105نفسه، ص:  6 
 . 138نفسه، ص:  

 . 83نفسه:  8
 . 80نفسه، ص:  9

 .198نفسه، ص:  10
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                           إلزا غودار : تحذير قبل فوات الأوان                                                                                     

 89 

 
 

 صدر حديثا      

 
 

 
 



 58 علامات

 19 

 

 موت الثقافة الشعبية 
 المضُْمرَُ الإيديولوجي، والدرس الفرنسي

 سعيد أراق
 

في مقال يحمل عنوان "البحث عن العلامات: من مخيال النهاية إلى ثقافة نهاية العالم" 
وبالإضافة إلى فكرة  .(1)يؤكد برطران جيرفي أن المخيال الغربي المعاصر متشبع بفكرة النهاية

ا حضور قوي لفكرة الموت في الفكر الغربي. ويرى إيف لودور أن فكرة النهاية، هناك أيض
الموت تعتبر وظيفة فلسفية، ويشرح ذلك قائلا: "إذا كانت الدهشة تظل فعلا اللحظة 
الحاسمة التي ينبثق منها السؤال الفلسفي، فيجدر بنا أن نتساءل عن الأمر الذي يقتضيها 

يقويها، وحينها يظهر بما لا يدع مجا لا للشك أن الموت يمثل المبدأ الأول الذي يحرك و
   . (2)الفلسفة بكل امتداداتها"

قد يبدو هذا الذي يسميه برطران جيرفي "مخيال النهاية" أو هذا الذي يسميه إيف 
يا نابعا من نزعة تشاؤمية وسوداء، كما قد يبدو تشخيصا  لودور "فكرة الموت" تصورا مأساو

ووصول أزمنة الفناء الأخير، ل كن تشبع الفكر الغربي بفكرتي  مخيفا ينُذر بأزوف الساعة
النهاية والموت يطرح فعلا سؤالا كبيرا: ما الذي يفسر تحول فكرتي النهاية والموت إلى 

 مقولتين تفسيريتين عند الغربيين؟ 
للجواب عن هذا السؤال لا بد من الإشارة إلى أن الغربيين لا يتصورون الزمن 

يا منفلتا من مفعول الإرادة الإنسانية، بل بوصفه سيرورة،  أي امتدادا أعمى وتلاحقا قدر
يتصورونه بوصفه سلسلة من القطائع القابلة للتأريخ، وهكذا يتحدثون عن الحداثة وما بعد 
ية، الخ، بحيث تبدو  ية وما بعد البنيو الحداثة، وعن السياسة وما بعد السياسة، وعن البنيو

 يا على جدلية الهدم والبناء، والنهاية والبداية، والحياة والموت.فكرة القطيعة قائمة ضمن



                                                                                           موت الثقافة الشعبية                                                                                                   

 19 

ولهذا السبب لا تعتبر فكرة النهاية فكرة تخريبية، ولا تبدو فكرة الموت فكرة عدمية 
وحدادية، بقدر ما تعبران عن معنى القطيعة المحملة بهاجس التجاوز. إن خطاب الحداثة 

على فكرتي النهاية والموت، ويشتغل -ين أو الشكبدرجة من اليق–ينطوي ومابعد الحداثة 
ل كن الأثر المترتب عن مقولتي " بوعي أو بدون وعي من خلال جدلية القطيعة والتجاوز، 

حالة هلع -وساط المثقفين الفرنسيين تحديدافي أ-النهاية والموت" في مجال الثقافة أحدث 
تتحدث عن موت الثقافة الشعبية ثقافي عام، وذلك بسبب انتشار الدراسات والأبحاث التي 

وموت الثقافة الفرنسية نفسها. ومن المثير أن ينتشر هذا الأمر في فرنسا تحديدا؛ فرنسا التي 
داعات التي تجسدت في الثورة الفرنسية والنزعة الإنسانية وإب-تغنت تاريخيا بأن ثقافتها 

فسير ذلك؟ كيف انتقل هي التي ألهمت العالم. كيف يمكن ت-الأدباء والفلاسفة الكبار
الفكر الفرنسي من فكرة موت الإنسان وموت المؤلف وموت الثقافة الشعبية إلى فكرة موت 
الثقافة الفرنسية نفسها؟ كيف نفهم هذا التحول أو الاندحار الذي عرفته فرنسا بين زمنين: 

ورة الطلابية زمن الثورة الفرنسية التي أخرجت عظمة الثقافة الفرنسية إلى العالم وزمن الث
ين الفرنسيين؟       في الستينيات التي شهدت مرحلة انتشار فكر النهاية والموت في أوساط المفكر

إن الغاية من هذا الإطار النظري الأولي هي تمهيد الحديث عن موضوع هذا 
"موت الثقافة الشعبية". إن الفكر الغربي الذي تحدث عن موت الإله فرضية المقال، وهو 

ينشتا ين(، أي موت القيم المسيحية، وعن موت الإنسان )كلود ليفي سترواوس(، )إ
يك إنجلز(، وموت المؤلف  ياما(، ونهاية الفلسفة )فريدر وعن نهاية التاريخ )فرانسيس فوكو
)رولان بارث(، الخ يبدو مزودا بنموذج ذهني وثقافي يرى في الموت حقيقة التعاقب بين 

وصل إلى نهايته بعد أن أدى دوره، وما وصلت لحظة بعد، أي بين ما -قبل والما-الما
 انبثاقه ليؤدي الدور الذي تقتضيه اللحظة التاريخية. 

يتين في مجال الفلسفة، مما يجعلهما  ل كن إذا كانت فكرتا النهاية والموت مقولتين تفسير
يمثل  تساؤلا مفتوحا على الدوام، ويمنحهما إمكانية فتح الوضع الإنساني على المجهول الذي

، فكيف نفسر إجراء مقولتي النهاية والموت على موضوع غير (3)اللانهائي الذي تتعذر تسميته



 58 علامات

 19 

فلسفي وهو الثقافة الشعبية؟ بأي معنى يمكن الحديث عن نهاية الثقافة الشعبية وموتها؟ وما 
محتوى الخطاب الذي يمثل المضمر الإيديولوجي في هذا الطرح الذي يقتل الثقافة الشعبية 

  حين يتحدث عن موتها؟
 فكرة موت الثقافة الشعبية امتداد لشيوع فكرة الموت في الفكر الفرنسي-

يشير روجي شارتيي إلى أن الثقافة الشعبية توجد اليوم تحت نفوذ النخبة التي 
تسخرها لخدمة أغراضها. وحين نريد تحديد تاريخ نهاية الثقافة الشعبية الأصيلة في الغرب 

ي الآراء، فالبعض يحدد تاريخ نهايتها في القرن الثالث عشر الميلادي، هناك اختلاف ف
 . (4)والبعض الآخر في القرن الثامن عشر، أو في القرن العشرين

إذا شئنا تحديد الفترة التاريخية التي شهدت تواتر فكرة موت الثقافة الشعبية في فرنسا 
ات القرن العشرين إلى حدود مثلا، فيمكن أن نحددها في الفترة الممتدة من سبعيني

يكفي أن نمثل لذلك بال كتب التالية:   التسعينيات منه، و
: "إن موت الثقافة م(1692)جاك شربنطرو وروني كاس، "الثقافة الشعبية في فرنسا" -1

بية شعبية("  .(5)الشعبية في كل الحالات دليل على ولادة ثقافة وطنية تساندها )تر
يغو، "الثقافة من أ-2 : "إلى حدود نهاية العصر الصناعي، كانت م(1691)جل الحياة" جاك ر

ية، ل كنها  الثقافة الشعبية موجودة في فرنسا وفي عموم البلدان الأوربية، وكانت حية وقو
 .(9)ماتت اليوم ]...[، لقد أصبحت ثقافة الفقراء"

ية في م، وخصص لموضوع "الثقافة الشعب1661وفي المؤتمر الذي انعقد في فرنسا سنة -3
ية وعصر الشك  فرنسا" أعلن أنطوني بوغ موت الثقافة الشعبية في عصر الاتصالات الجماهير

 .(1)في الأنساق القائمة
أما في الثقافة الأنكلوساكسونية، فقد طرحت فكرة موت الثقافة الشعبية في سنة        

على عالمهم، م: "على الرغم من أن المهتمين بالفلكلور جمعوا بعض التحف الدالة 1664
ية ووحدة هذه الثقافة الشعبية ، ووضعوها في المتاحف )الواقعية أو المتخيلة( فإن حيو

 .(9)القديمة قد ماتت"



                                                                                           موت الثقافة الشعبية                                                                                                   

 19 

ل كن يبدو أن فكرة موت الثقافة الشعبية شائعة بشكل أكبر في الدراسات الفرنسية 
يل بالتأكيد، خاصة إن وضعنا في الاعتبار أن العديد من  تحديدا، وهو أمر يحتاج إلى تأو

 ،1691فرضيات الموت جاءت من فرنسا مثل موت الإنسان )كلود ليفي سترواس، 
 (.1699(، ثم موت المؤلف )رولان بارث، 1696وميشيل فوكو، 

تفسير انتشار فكرة الموت في فرنسا خلال الستينيات: اختفاء طبقة البدو وظهور طبقة -
 العمال والنخب الجامعية

وت في فرنسا في ستينيات القرن الماضي تحديدا؟ ما المرجعية لماذا احتدمت فكرة الم
ين الفرنسيين الثلاثة؟  المشتركة بين هؤلاء المفكر

ية التي تنظر إلى الواقع الاجتماعي التفسير الأول : إنهم ينتمون مرجعيا إلى البنيو
غير نظام تعبيرا عن ت فيها بوصفه مجموعة من العلاقات الشكلية تبدو فكرتا الموت والنهاية

شكلية في نظام العالم. إن موت الإنسان وموت المؤلف يعنيان  تالعلاقات، أي تحولا
 موت الفاعل وموت القوة المحركة التي تمنح للعالم وللنص موقعهما في الذات.  

إن موت الإنسان والمؤلف يعني ذوبان الإنسان في البنيات، وتراجع موقعه من 
لية إلى المفعولية، ومن الحضور بالفعل إلى الحضور بالتمظهر. المركز إلى الهامش، ومن الفاع

 من حيث هي حصيلة التجلي الرمزي–وإذا كان الأمر كذلك، فإن الثقافة الشعبية 
تموت بموت الإنسان، وتندحر باندحاره، وتصبح حصيلة -لأشكال حضور الإنسان في العالم

حتل فيه البنية المدى الاجتماعي تغير بنيوي طارئ يفقد فيه الإنسان موقع المركز، وت
 والتاريخي بأكمله.

يديولوجيا، ل كن مقولة موت الثقافة الشعبية شكل من أشكال  ية إ قد لا تبدو البنيو
َ ل كي  ية، وتبَلَوْرَ الإيديولوجيا، لأنها مصادرة لنسق دال نشأ ل كي يبقى بوصفه تراثا وهو

 توظيف والترميز. يدوم بوصفه تاريخا وتناقلا قابلا للتكيف وإعادة ال
( 1691موت الإنسان )كلود ليفي سترواس، إن انتشار فكرة  التفسير الثاني:

( وموت الثقافة الشعبية 1699(، ثم موت المؤلف )رولان بارث، 1696و)ميشيل فوكو، 



 58 علامات

 19 

مرتبط أشد الارتباط بالوضع الثقافي والاجتماعي العام الذي شهدته سنوات الستينيات 
ية التي  من القرن الماضي في فرنسا تحديدا. وهناك دراسات تؤكد أن التحولات الفكر

شهدتها هذه الفترة كانت نتيجة مترتبة عن التحولات الاجتماعية التي عرفتها فرنسا في عقد 
الخمسينيات، وتلخصها كارين فريزر في ما يلي: "ظهور فاعل اجتماعي أو جماعي جديد، 

قة المهيمنة تجعلها ميالة إلى تثبيت الوضع القائم وظهور ثقافة فرعية خاصة. إن طبيعة الطب
عن فئة -في فترة الخمسينيات–التي صدرت  وتشديد نظام الهيمنة، فكانت أشكال العنف

العمال الشباب، أو من كانوا يسمون ب )البدلات السوداء( بمثابة سلوكات ثقافية وجماعية 
ية معبرة عن الإحساس بالخيبة شاذة، وإن كانت تعتبر في رأيهم ممارسات عادية وعقلان

 .(6)والحرمان بسبب ما يتعرضون له من ظلم اجتماعي"
كارين فريزر من أجل يمكن فعلا أن نساير هذا التفسير الاجتماعي الذي تقدمه 

ية والثقافية التي عرفتها فرنسا في عقدي الخمسينيات  فهم طبيعة التحولات الفكر
فهم الأسباب التي أدت إلى انبجاس فكرة موت  والستينيات، ويمكن أن نستعين بذلك في

الثقافة الشعبية. إن ما تسميه كارين فريزر "أشكال العنف" و"السلوكات الثقافية والجماعية 
الشاذة"، أي الخارجة عن قواعد الانضباط الأمني، و"الإحساس بالخيبة والحرمان"، 

ض والاحتجاج التي يندرج في سياق اجتماعي متأزم ومشجع على تنامي أشكال الرف
 م. 1699عرفت أقصى تجلياتها في ثورة الطلاب في ماي 

ترى كارين فريزر أن هذه التحولات الاجتماعية الحركية والمتأزمة التي سادت في 
فرنسا خلال خمسينيات القرن الماضي هي التي حددت ملامح "وجه فرنسا الاجتماعي 

عبية. وتفسر كارين فريزر ذلك كالتالي:" لقد والثقافي" وقادت بالتالي إلى موت الثقافة الش
ية  تحول وجه فرنسا الاجتماعي، وذلك بسبب اختفاء طبقة البدو، وفقدان البورجواز
لامتيازاتها التقليدية، فأدى ذلك إلى موت الثقافة الشعبية، خاصة في ظل التطورات التي 

ية، وتزايد عدد الأطر طرأت على الحرِفَ، والتحولات ذات الصلة بنظام المؤهلات المهن
 .(11)المتخصصة والمهن الوسيطة"



                                                                                           موت الثقافة الشعبية                                                                                                   

 19 

من الطبيعي أن تتميز الدراسات الاجتماعية بتفسير كل الظواهر الاقتصادية 
والسياسية والثقافية في ضوء التحولات الاجتماعية، ولا شك أن هذا النوع من التفسير 

يع التحليلية بما فيه ا تلك التي لا تصدر بشكل يكتسي مصداقية لا بأس بها في كل المشار
صريح ومقصود عن منظور تحليلي اجتماعي. وإذا اعتبرنا أن الثقافة الشعبية هي محتوى 
الوجود الاجتماعي والرمزي الخاص بالطبقة الممثلة للشعب بمعناه التاريخي والرمزي 
والشعائري والطقوسي والإيقوني والرمزي، فإن أثر التحولات الاجتماعية لا يظهر في 

 البنيات الخارجية فقط، بل يتجلى أيضا في محتوى الثقافة الشعبية نفسها. 
ية" يقترن بصيغة وجود اجتماعي وثقافي  إن ما يسميه الغربيون "بورجواز
ية فلا تعبر عن انتماء طبقي  بورجوازي، أي نخبوي بالمعنى الطبقي. أما الثقافة البورجواز

ل على مناهضة أشكال المحافظة الثقافية فقط، بل تنطوي على مفارقة مثيرة، فهي تعم
زة، وتعمل في الوقت نفسه على الظهور بمظهر الثقافة بدعوى أنها أشكال منحطة ومتجاوَ 

ية ذات العمق التاريخي الذي أفرزته  الطليعية التي تتولى مهمة تخليص المجتمع من سلطة الهو
 مرحلة العصور الوسطى. 

ع عن فكرة أساسية هي: لا يمكن فهم فرضية ما يهمنا من هذه المعطيات هو الدفا
موت الثقافة الشعبية في الغرب عامة، وفي فرنسا تحديدا دون وضعها في سياق التحولات 
الاجتماعية التي عرفها عقدا الخمسينيات والستينيات من القرن العشرين. إن أشكال 

والمهن، والتحاق الاحتجاج الاجتماعي، ونسق التحولات التي طرأت على نظام الحرِفَِ 
ية بالمعامل، وتحولها إلى فئة العمال مع ما  ية والبدو الفئات القادمة من المناطق القرو
ينطوي عليه ذلك من احتكاك بأشكال التعبير الثقافي المستجد عبر أنظمة التعليم والإعلام 

اه والموضة والمسارح والتظاهرات الثقافية وخروج المرأة إلى العمل وتطور درجة الرف
الاجتماعي وتحقق أشكال جديدة من فرص الاقتناء والشراء والاستهلاك، الخ؛ كل ذلك 

في الثقافة الشعبية، وأدخلها في  -بأشكال متفاوتة من التأثير المباشر أو غير المباشر–أثر 



 58 علامات

 19 

ية، والثقافة  تنافس جديد وعنيف مع الأشكال الثقافية الأخرى: الثقافة البورجواز
ية، والث    قافة العمالية. الجماهير

يين-  وجه فرنسا الاجتماعي والثقافي الجديد: هيمنة الأكاديميين والبورجواز
ية تمكنت من التحول إلى ثقافة مهيمنة،  لقد أكد بيير بورديو أن الثقافة البورجواز
وقد عبرت عن هيمنتها من خلال أنظمة التمدرس والتعليم التي تهمش التلاميذ القادمين 

لشعبية، وتبرر أشكال الفشل الدراسي، وتضفي الشرعية على النظام القائم، من الطبقات ا
 . (11)وتعكس بالتالي وجود علاقة قوة غير متوازنة بين المهيمنِيِن والمهيمنَ عليهم

، أي في تلك (13)والسبعينيات (12)بنى بورديو نظريته هذه في فترة الستينيات
ان وموت المؤلف وموت الثقافة الشعبية. المرحلة التي شهدت تنامي خطاب موت الإنس

ية علاقتها بخطاب الرد على  ولهذا السبب يمكن النظر إلى نظريته الاجتماعية من زاو
خطاب الموت الذي عبر في نهاية المطاف عن شكل من أشكال الفكر البورجوازي. صحيح 

ية  أن كلود ليفي ستراوس وميشيل فوكو ورولان بارث وضعوا أبحاثهم ومرجعيتهم البنيو
يا،  ية، وصدروا عن هذا التصور، ودافعوا عنه، وتبنوه فكر في إطار نقد الثقافة البورجواز

إلى -بفضل موقعهم الأكاديمي والنخبوي–ل كن من الناحية الاجتماعية كانوا ينتمون 
ية الصغيرة الصاعدة. ومعنى هذا أن حتى لو اعتبرنا  يل–البورجواز أن  -على سبيل التأو

موت الإنسان وموت المؤلف تعني بدرجة من الالتباس والقصد الغامض  فكرتهم حول
موت تصور معين حول الإنسان وحول المؤلف، فإن ذلك لا ينفي أن بلاغة كلمة "الموت" 

–في السياق الفرنسي لم تكن تعبر عن نهاية تحدث من تلقاء ذاتها، بقدر ما كانت تعبر 
عن رغبة دفينة  -ل فوكو ورولان بارثنتيجة دوافع غير مصرح بها في حالتي ميشي

ومقصودة في قتل الإنسان وقتل المؤلف، أي قتل تصور معين لنمط التمثل الذي بناه المجتمع 
 الغربي حول الإنسان والمؤلف، والذي ورثه بعد ذلك الفكر البورجوازي الفرنسي. 

يك ماتونتي أن تكاثر الفئات المتعلمة، وخاصة فئات الطل اب لقد أكد فريدر
الجامعيين في منتصف ستينيات القرن العشرين، والتحولات التي ترتبت عن ذلك )خاصة 



                                                                                           موت الثقافة الشعبية                                                                                                   

 19 

على مستوى هيأة التدريس الجامعي بفضل توظيف عدد كبير من الأساتذة المساعدين 
الشباب( أدى إلى خلق جمهور أقل ميلا من سابقيه إلى ال كتب والمؤلفات المتطابقة مع 

. ولا شك أن فرضية موت الثقافة الشعبية قد انطلقت (14)بها القواعد الأكاديمية المعمول
بدورها من النخبة الأكاديمية التي تخرجت من الجامعات الفرنسية التي اعتبرها بيير بورديو 

ية واستدامتها.   مؤسسات تعزيز الثقافة البورجواز
ن في ضوء هذه المعطيات قد يتاح لنا القول إن فرضية موت الثقافة الشعبية إذ

ية، وهي مثل كل الإيديولوجيات الأخرى تتضمن فكرة التصفية  يديولوجيا بورجواز إ
والمغالبة: تصفية الثقافة الشعبية وإحراز الانتصار الذي يعتبر مفعول المغالبة ورهانها في 
الوقت نفسه. قد نسلم جدلا بأن موت الثقافة الشعبية يعني موت نموذج معين في مجال 

من المعايير والأحكام والقيم والرموز والتعبيرات التي لم تعد  نسق وموتالنظر إلى الحياة، 
تملك صلاحية التوافق مع التحولات الاجتماعية التي تراجعت فيها قيمة البداوة، وأصبح 
فيها الوجود الاجتماعي نفسه خاضعا لمقاييس تصنيفية جديدة تسترشد بحداثة الشكل 

الموضة والرقص والطبخ والسفر والسهر والغناء والسلوك والمظهر والتعبير والعيش و
يارات والحفلات، الخ.   والتعامل والز

 ارتباط موت الثقافة الشعبية بثلاثة أشكال من الوجود والوعي الاجتماعيين-
من خلال ما تقدم، تبدو كل التفسيرات الفرنسية التي تستدل على موت الثقافة 

 الشعبية قائمة على ثلاث فرضيات هي:
ت الثقافة الشعبية مترتب عن حصول درجة عالية من التعليم الأكاديمي، وبزوغ طبقة مو-

 الطلاب الجامعيين والأساتذة المساعدين
يين إلى طبقات عمالية- عن مظاهر  تخلت موت الثقافة الشعبية مرتبط بتحول فئات القرو

، والتوجه في الثقافة الشعبية التي كانت تمثل شكل ومحتوى الوجود الاجتماعي القروي
 المقابل إلى تبني ثقافة هوامش المدن التي أصبحت تمثل فضاء حياة العمال الجديد.



 58 علامات

 11 

موت الثقافة الشعبية مترتب عن تراجع قيمة البداوة، وظهور نمط حياة جديد ومغُرٍْ هو -
ية المتأن قِة والمتحذلقة.  نمط الحياة البورجواز

الثقافة الشعبية في فرنسا مرتبط  من خلال هذه التفسيرات، يمكن القول إن موت
 بظهور ثلاثة أشكال من الوجود الاجتماعي: 

 الوجود الاجتماعي الجامعي والأكاديمي-1
 الوجود الاجتماعي المديني والعمالي-2
 الوجود الاجتماعي البورجوازي.-3

ة إن ثالوث الجامعة والمدينة والطبقة يعكس ثالوثا طبقيا هو: النخبة الجامعية، والطبق
ية. نحن إذن أمام ثلاثة أشكال من الوعي: الوعي الأكاديمي،  العمالية، والطبقة البورجواز

 والوعي العمالي، والوعي البورجوازي. 
ية معينة: فالوعي الأكاديمي  يرتبط كل وعي في هذه الوضعيات الثلاثة بسلطة رمز

ثقافي يعلي من شأن  يمنح النخبة الجامعية سلطة إنتاج الأفكار وترويجها في إطار نموذج
 الثقافة العالمة )إنها طبقة يسُتدلَ ُّ عليها بكناية "الفكر التنظيري والعقل التحليلي"(. 

أما الوعي العمالي فيضع الطبقة العمالية في وضعية تجريد كلي من السلطة، لأنها 
 َ ليِةَ )إنها طبقة طبقة الجهد العضلي التي تقاس قيمتها بفاعليتها الإنتاجية الورَْشِيةَ والمعَمْ

 يسُتدلَ ُّ عليها بكناية "العضلة المأجورة، والمردودية القصوى، والأداء الامتثالي"(. 
أما الوعي البورجوازي فيعبر عن شكل اجتماعي وتاريخي متحكم في وسائل الإنتاج 
من جهة، ومحرك لمشروع التحول العارم الذي جاءت به الثورة الصناعية؛ إنه وعي 

الف بقوة مع وعي اجتماعي طبقي نخبوي ووعي سياسي تمثيلي. ولهذا اقتصادي متح
ية أن توجد دون أن تتحول إلى لوبي، أي طبقة ضغط وتمكين  السبب لا يمكن للبورجواز

ية طبقة يسُتدلَ ُّ عليها بكناية "العقل الحسابي"(.   اقتصادي وسياسي وثقافي )إن البورجواز
سياسة وتظل في غالبيتها خارج الفعل السياسي وإذا كانت النخب الجامعية تفكر في ال

يعي، وإذا كانت الطبقة العمالية تخضع للقرارات السياسية  المنصبي والتمثيلي والتشر



                                                                                           موت الثقافة الشعبية                                                                                                   

 911 

ية تبني وجودها بوصفه  والاقتصادية دون أن تشارك في صياغتها، فإن الطبقة البورجواز
زاً بنظام الامتيازات والتمكين واعتلاء قمة  الهرم الاجتماعي.  وجودا ظافرا معز َّ

تعبر هذه الأشكال الثلاثة من الوجود الاجتماعي عن ثلاثة أشكال من الثقافة: 
ية  الثقافة العالمة ويمثلها الأكاديميون، والثقافة العمالية ويمثلها العمال، والثقافة البورجواز

ذه الأنواع وتمثلها الطبقة المتحكمة في وسائل الإنتاج؛ لا توجد علاقة تجانس محسوم بين ه
الثقافية الثلاثة، ل كن توجد إمكانية تعايشها بالقدر الذي تتعايش به تلك الطبقات 

 الاجتماعية الثلاثة. 
على هذا الأساس، تعبر فكرة موت الثقافة الشعبية عن موت نسق التمثيل الرمزي 

يعني المعبر عن نسق الوجود الاجتماعي العمالي والقروي. إن موت الثقافة الشعبية إذن 
ية( ل من البنية الثقافية الثلاثية )الانتقا الثقافة العالمة، والثقافة العمالية، والثقافة البورجواز

ية(.  إلى بنية ثقافية ثنائية )الثقافة العالمة والثقافة البورجواز
يا بين التم  أنثيل والامتثال، وبيان ذلك تعكس هذه التقابلات كلها تقابلا جوهر

ق تمثيل فكري ونظري )وقد عبرت عن ذلك بكناية "الفكر التنظيري الثقافة العالمة نس
ية نسق تمثيل اقتصادي وسياسي )وقد عبرت عن  والعقل التحليلي"(، والثقافة البورجواز
ذلك بكناية "العقل الحسابي"(، أما الثقافة الشعبية المعبرة عن الفئات الشعبية ذات 

ية أو الانتماء الطبقي العمال ي فترتبط بنسق امتثالي )وقد عبرن عن ذلك الأصول البدو
 بكناية "العضلة المأجورة، والمردودية القصوى، والأداء الامتثالي"(.

المضُمرَ الإيديولوجي في فكرة موت الثقافة الشعبية: إخراج طبقة الامتثال والأداء المأجور -
 من مجال الفاعلية الثقافية

يديولوجي هو إخراج طبقة تنطوي فكرة موت الثقافة الشعبية إذن على  مضمر إ
الامتثال والأداء المأجور من مجال الفاعلية الثقافية. إن الامتثال وجود اجتماعي عضلي 
مأجور، ومعب رِ عن أدنى درجات السلم الاجتماعي، ولذلك ليس بإمكانه أن ينتج ثقافةً 

 ِ يه أبديا بخدمة سةًَ، وليس بمقدوره أن يُخرج نفسه من مأزقها الطبقي المحكوم علمنُاف



 58 علامات

 919 

الطبقات المهيمنة. أما التمثيل فيمثل طاقة الحضور في التاريخ لأنه حركة في ذاته، ومفعول 
ر عنه بكناية " الفكر التنظيري والعقل  الحركة في الوقت نفسه، فالتمثيل النظري والفكري المعب َّ

ر عنه بكناية "العقل التحليلي" في حالة النخبة الأكاديمية، والتمثيل الاقتصادي والسياسي ا لمعب َّ
ية يمران بالضرورة عبر إنتاج نسق التعيينات الثقافية  الحسابي" في حالة الطبقة البورجواز

ِ لهما ية الدالة عليهما والمعز زِةَ يا بالتقابل البنيوي والوظيفي والرمز ، والتي تتحدد جوهر
  والرمزي مع الثقافة الشعبية.

ية الدالة على نسق وهكذا تصبح الثقافة من حيث هي ن سق من التعيينات الرمز
وشكل الوجود الاجتماعي وسيلة تعزيز للسلطة ذات البعد التمثيلي، وتصبح أيضا وسيلة 
ية الدالة على نسق الوجود الاجتماعي الامتثالي المتحقق  تنحية وتصفية نسق التعيينات الرمز

ية والعمالية التي تعي نفسها  من خلال "الثقافة الشعبية" الدالة في الفئات الاجتماعية القرو
عليها. إن تحول الثقافة الشعبية إلى فولكلور يؤكد فعلا بقاءها في دائرة الامتثال لأن 
الفلكلور مجردُ تاريخ مسُتعاد في المهرجانات والمركبات السياحية كما تستعاد ذكرى شيء قديم 

     .وبدون قيمة مُجدْيِةٍَ للحاضر
 وإيديولوجيا تمجيد التمثيل موت الثقافة الشعبية-

دير التذكير بأن الثقافات لا تموت، بل تتحول كلما تبينت ضرورة تكيفها مع من الج
ية، تبدو الثقافة بمعناها العام )والثقافة  مستجدات اجتماعية ضاغطة. ومن هذه الزاو
ية المتفاعلة مع الواقع الاجتماعي والتاريخي.  الشعبية كذلك( بمثابة حصيلة التحولات الرمز

قيقة فكرة "موت الثقافة الشعبية": إنها فكرة معبرة عن وفي هذا الإطار، تنكشف ح
يديولوجيا تمجيد التمثيل، وإبطال فاعلية الوجود الاجتماعي الذي ورثته طبقة العمال عن  إ
يين الذين التحقوا بالمدن في فرنسا ليتحولوا إلى عضلات مأجورة تسكن  طابورات القرو

 صواحي المدن وهوامشها الفقيرة.
يديولوجيا تمجيد التمثيل؟ إنها نسق الأفكار المعبرة عن وعي اجتماعي ما المقصود بإ 

يعزز وجوده عبر اصطناع الخطاب الذي يدافع به عن مصالحه الطبقية. وهو خطاب 



                                                                                           موت الثقافة الشعبية                                                                                                   

 919 

ية أو -من جهة-تمجيدي لأنه  ية التي تمثل محتوى ثقافته النخبو يمجد نسق التعيينات الرمز
ة الشعبية بالموت لأنها لا تنسجم مع طبيعته الطبقية؛ ومن جهة أخرى، يحكم على الثقاف

 التمثيلية. 
لقد تحدثنا في هذا المقال عن "موت الثقافة الشعبية" في فرنسا التي شهدت ترويجا 
كبيرا في العديد من ال كتب لفكرة الموت هذه، وربطنا ذلك بنوع التحولات الاجتماعية 

ا كيف تقع الثقافة الشعبية في التي عرفتها فرنسا في عقدي الخمسينات والستينيات،  ن َّ وبيَ َّ
نسق من التقابلات المتعددة الأبعاد: تقابلات أشكال الوجود الاجتماعي، والطبقي، 
وأشكال الوعي، وأشكال الترميز الكنائي، وأشكال التمثيل والامتثال، الخ، واعتبرنا أن 

التمثيلية )الأكاديمية الثقافة التي تحظى اليوم بالتثمين والقيمة في فرنسا هي الثقافة 
ية(.  والبورجواز

ل كن إذا اعتبرنا أن الثقافة الشعبية ماتت كما تدعي ذلك العديد من التشخيصات 
الاجتماعية والثقافية في فرنسا، فما هي كلفة هذا الموت؟ خاصة إن نحن وضعنا في 

ية ذات ال–الاعتبار أن الثقافة الشعبية  صلة بصرف النظر عن نسق تعييناتها الرمز
ية والعمالية التي  تمثل في حقيقة الأمر -قد تبدو انتماءات اجتماعية دنيابالانتماءات البدو

 جزءا من الثقافة الوطنية بمعناها العام.  
 موت الثقافة الشعبية حصيلة تواطؤ بين الطبقات المهيمنِة-

لثقافة ما صدر الكاتب والناقد الفرنسي بيير جورد كتابا يحمل عنوان "اأم 1619في سنة 
، وطرح فيه تشخيصه للوضع الثقافي الفرنسي العام مؤكدا (15)تزال حية. الثقافة التي نقتلها"

أن فرنسا تعرف تواطؤا بين الطبقات الاقتصادية والسياسية والإعلامية لخلق نوع من 
يل المؤسسات الجامعية إلى  الهمجية الجديدة عبر التخلي عن المدرسة العمومية، وتحو

بيروقراطية بدون إشعاع ثقافي أو تحفيز على البحث العلمي، بالإضافة إلى إفساد  إدارات
بة وتمييعية، وتحقير الأدب، وقتل الثقافة الشعبية،  يونية مخر ِ الإعلام، وترويج برامج تلفز

 والقضاء على الحس النقدي الحر. 



 58 علامات

 919 

وت يكشف هذا الكلام أمرا بمقاسات كبيرة متمثلة في الانتقال من مقولة م
بيير جورد لا يتحدث عن قتل الثقافة الشعبية الثقافة إلى مقولة قتل الثقافة. ويبدو أن 

الطبقات الاقتصادية والسياسية فقط، بل قتل الثقافة الفرنسية، ويحمل مسؤولية ذلك إلى 
 . التي تواطأت من أجل تحقيق ذلك الهدف والإعلامية

م 1619بيير جورد سنة  دمهيمكن بكل تأكيد أن نعتبر هذا التشخيص الذي ق
يكي دونالد موريسون في  تصاديا متأخرا للتشخيص الذي سبق أن قدمه الصحفي الأمر
مقاله الذي أحدث ضجة وتشنجا كبيرين جدا في فرنسا، وأقصد به المقال الذي نشر في 

جم ، وتُر(19)م بعنوان "البحث عن الزمن الضائع"2111نونبر  21مجلة التايم بتاريخ الأربعاء 
 إلى الفرنسية بعنوان "موت الثقافة الفرنسية".

م، وفي سياق الردود التي تكاثرت ضد مقال دونالد موريسون أو 2119وفي سنة 
تماشيا مع فكرته، كتب جوليان رشدي مقالا بعنوان "الثقافة الفرنسية العظيمة" استهله 

يفة وقعت في سنة  رابع عشر ملك م حين كان لويس ال1943كالتالي: "هناك حكاية طر
فرنسا. تحكي القصة أن بيير كورنيي العظيم جاء إلى الملك بمعية حوالي خمسة عشر من 
الشبان، وخاطبه بالكلمات التالية: )مولاي، يشرفني غاية الشرف أن أقدم إلى جلالتكم: 
هنري دولاتور دوفيرنيي، ونيكولا مانيار، وأبراهام دوكين، وفرانسوا دولاروشفوكو، 

ونوتر، وبول دوغوندي، وشارل لوبران، وجان دولافونطين، وبليز باسكال، وأندري ل
وبوسيي، وسيبستيان فوبان، وجان راسين(. وبعدما قدمهم إليه بأسمائهم، أضاف كورنيي 

م، قام نيكولا 2111قائلا: )مولاي، هؤلاء هم قرنكُ(. وفي مساء السادس من ماي 
الشخصيات التالية: فوديل، ودوك سينيكو، بمخاطبة الفرنسيين، وقدم لفرنسا ساركوزي 

يي ماثيو، وبوب سينكلار والسيدة  يكو ماسياس، ومير وأرثور، وستيفي بولاي، وإنر
 .(11)مومينيك، قائلا: سادتي، سيداتي، هؤلاء هم قرننا"

يعقد جوليان رشدي في هذا الكلام مقارنة ضمنية ومؤلمة بين زمنين: زمن فرنسا 
فتها في أيدي أدباء وفلاسفة وشعراء عظام مثلوا خير تمثيل قرن العظيمة التي كانت ثقا



                                                                                           موت الثقافة الشعبية                                                                                                   

 919 

لويس الرابع عشر وعظمة فرنسا التاريخية والثقافية، وزمن فرنسا التي ماتت فيها الثقافة 
وأصبح رئيسها فرانسوا ساركوزي يقدم لشعبه ثلة من الفنانين وال كوميديين الذين يتوفرون 

لا يمثلون عظمة فرنسا التاريخية ولا يعبرون عن مجدها على قيمة إعلامية بالتأكيد ل كنهم 
يعلق جوليان رشدي قائلا: "إن الأمور تتغير طبعا  الذي أحرزته تاريخيا بين الأمم. و
وتتطور، ل كن اعذروني إن لاحظت بمرارة الفوارق الثقافية بين الأزمنة المجيدة وبين 

 .(19)عصرنا ذي النزعة المادية"
 فةكلُفْةَُ قتل الثقا-

قد لا تعي الحكومات والشعوب كلفة قتل الثقافة، وقد لا تنتبه إلى ذلك إلا بعد 
موت الإنسان فوات الأوان، ل كن الذي حصل في فرنسا تحديدا هو تمجيد ثقافة الموت: 

(، ثم موت المؤلف )رولان بارث، 1696وميشيل فوكو، 1691)كلود ليفي سترواس،
يغو، 1692ربنطرو وروني كاس، جاك ش(، وموت الثقافة الشعبية )1699 م(، و)جاك ر
ية يسترشد بها الفكر الفرنسي 1661م(، و)أنطوني بوغ، 1691 م(. يبدو الموت مقولة تفسير

من أجل التبشير بموت الثقافة والإنسان. ل كن إلى أين يقود هذا النوع من التفكير المجلل 
 بخطاب الجنازات والحداد؟

ية نفسها، أي قتل تلك الروح المتوقدة العظيمة التي إنه يقود إلى قتل الثقافة الفرنس
منحت لفرنسا حضورها التاريخي والحضاري في العالم منذ الثورة الفرنسية وعصر الأنوار. 
وهكذا أصبح الحديث عن موت الثقافة الفرنسية امتدادا للحديث عن موت الثقافة الشعبية 

يون دوسان بولجون سنة  م أن انطلاقا من ثمانينيات القرن 1613في فرنسا، فقد أكدت مار
العشرين، وكذلك على مدى العقدين اللاحقين، أصبح الحديث عن قضية تراجع الثقافة 

 .(16)الفرنسية وموتها مسألة شائعة ومتواترة
 فهم الدرس الفرنسي-

ما يبدو مهما في كل هذه المعطيات هو فهم ما يمكن أن نسميه "الدرس الفرنسي": 
دة بين موت الثقافة الشعبية الفرنسية وموت الثقافة الفرنسية نفسها. لا هناك علاقة وطي



 58 علامات

 919 

أحد بإمكانه أن ينكر أصالة وإشعاع الفكر الفرنسي في أوربا والعالم، ل كن خطاب الموت في 
ية وتحليلية  لَ مقولة الموت نفسها إلى نباهة فكر ية الفرنسية حَو َّ مجال التدافعات الثقافية والفكر

ية طليعية وحداثية، فأصبح الحديث عن موت الثقافة الشعبية الفرنسية قتلا ومقولة تفسير 
لها، وامتد الموت بعد ذلك إلى الثقافة الفرنسية نفسها. ويرى جوليان رشدي أن "سبب 
موت الثقافة الفرنسية واندحارها يوجد في أصول الثقافة، فمنذ أربعين سنة أصبحت أصول 

كسموبوليتية والنزعة ال كونية ]...[. بالإمكان التسليم بأنهما الثقافة الفرنسية هي النزعة ال 
أصلان صالحان، ل كن لابد من الاعتراف بأنهما فقدا قيمتهما في ضوء التفاهة الحالية. إن 
الأصل الثقافي الذي لا يفقد قيمته أبدا يوجد في التراث من حيث هو رأسمال قابل 

في فرنسا بدون شك تراثا غنيا جدا ل كنه  للتناقل من جيل إلى جيل. ولحسن الحظ لدينا
 . (21)تراث مهجور"

ية،  ية إنسانية وتاريخية وحضار لا يوجد تراث غني وآخر فقير؛ التراث قيمة رمز
وهو قابل للبقاء والاستمرار طالما تبينت في عقول أهله قيمته وجدواه وغناه. إن التراث هو 

ع تحيين مستمر، أي محتوى متجدد الماضي الذي يسكننا، ل كنه في الوقت نفسه موضو
ومنذور للتكيف والتوافق مع الواقع المستجد. ومن اللافت للانتباه أن ما يسميه جوليان 
رشدي "الأصل الثقافي" )التراث( يوحي بأن الثقافة نسق مغلق يموت بفعل نزعة الانفتاح 

دي هو التالي: )النزعة ال كسموبوليتية والنزعة ال كونية(، ل كن الذي غاب عن جوليان رش
إن السبب في موت الثقافة الشعبية أو الثقافة بمعناها الوطني والقومي في فرنسا هو "النباهة" 
ية في مجال لا يحتمل الموت وهو الثقافة  الحدادية التي اتخذت من الموت مقولة تفسير

لأحزاب الشعبية والثقافة القومية الوطنية، وحتى في المجال الثقافي من خلال فكرة "موت ا
السياسية"، بل "موت فرنسا" نفسها، وهي فكرة شائعة في العديد من التحليلات 
والتشخيصات التي يعبر عنه المثقفون الفرنسيون، ومن بينهم نيكولا بافاريز في كتابه "فرنسا 

، وكذلك الفيلسوف الفرنسي ميشيل أونفراي الذي قال في حوار نشرته (21)التي تهوي"
:" إن موت فرنسا قديم، وقد أعلنت الحداد 22/15/2119لفرنسية بتاريخ جريدة ليكسبريس ا



                                                                                           موت الثقافة الشعبية                                                                                                   

 919 

يلة...لقد ماتت فرنسا في سنة  م، وهي سنة معاهدة ماستريخت التي 1662عليها منذ مدة طو
تخلينا فيها عن سيادتنا لصالح قومية ليبرالية فوق وطنية يتحكم فيها جهاز استبدادي يملك 

وسائل الإعلام، والتحكم في صنع الرأي العام، وهذا الجهاز هو  المال، مما يتيح له التحكم في
الذي أسميه الدولة الماستريختية التي تفرض الليبرالية عبر الإيديولوجيا والقوة والإكراه 

. ويذكر ميشيل أونفراي بعض أسباب (22)والمضايقة وقتل الأفكار التي تناضل وتقاومِ"
لشعب الفرنسي، وسياسة مناهضة الثقافة، وتشجيع موت فرنسا، فيشير إلى سياسة تفقير ا

ياضة،  مجتمع الترفيه الذي يستلب العقول )التلفزة، السينما، الألعاب الإل كترونية، الر
وصحافة الفضائح، الخ(. إن موت فرنسا يمر أيضا عبر قتل الثقافة والإجهاز على الثقافة 

 الشعبية.
مقولة "الموت" واتخاذها مدخلا تحليليا ومما لا شك فيه أن استرشاد الفكر الفرنسي ب

وتشخيصيا في مجال قضايا الإنسان والثقافة والسياسة والوطن لا يعبر بالضرورة عن أزمة 
الإنسان أو أزمة الثقافة الشعبية والثقافة الوطنية القومية بل يعبر عن أزمة الفكر الفرنسي 

يغ–يعاني  نفسه الذي ينز باط المشوب بالحزن من مرض الإح-في رأي سودير هازر
مرض الإحباط المشوب بالحزن والمرارة : "إن La neurasthénieوالمرارة والعياء العصبي 

يعة.  والعياء العصبي قد استحوذ على فرنسا، وغرقت الحياة الثقافية في نزعة انحطاطية مر
أو  والدليل على ذلك مثلا انتخاب ألان فينكيل كرو ليكون عضوا في الأكاديمية الفرنسية

الذي كان دائما ذا توجه حدادي ل كنه وصل  (23)الروايتان الأخيرتان لميشيل هولبيك
الآن إلى حالة العصُاب القصوى...إن ما يصدمني عند هؤلاء المثقفين والكتاب هو رؤيتهم 
النفسانية للانحطاط الفرنسي؛ إنهم يتحدثون عن فرنسا كما يتحدث الناس عن شخص 

يض، وينطوي حديثهم ذل ك عن معنى النتانة، انظر إلى برنار هنري ليفي الذي يشب هِ مر
 . (24)""جثة ضخمة مقلوبة رأسا على عقب"اليسار الفرنسي ب 

ل كن الخوض في الحديث عن الثقافة الشعبية وموقعها في التحليلات الاجتماعية 
ية والسياسية الفر تتعلق يكشف عن أبعاد خفية -منذ ستينيات القرن الماضي-نسية والفكر



 58 علامات

 919 

بدور المثقف نفسه وموقعه ودوره. إن موت الثقافة الشعبية في فرنسا مؤشر على تنامي الفكر 
الحدادي في أوساط المثقفين الفرنسيين. لقد أشار أندروو مكيو إلى أن ثلاثينيات القرن 
يين والمثقفين الفرنسيين: ينبغي حماية الإبداع  العشرين شهدت وجود نقطة مشتركة بين الناز

تحت الاحتلال النازي –لثقافي في فرنسا من الموت. ولذلك تحول المثقفون الفرنسيون ا
ية الفرنسيتين في زمن الأزمة -آنذاك . ل كن مثقفي فرنسا الحالية (25)إلى حماة الثقافة والهو

في اتجاه خطاب النهاية والموت، ولعل  -يمضون )لصالح فرنسا أو ربما ضدها على الأرجح
ت الثقافة الشعبية في فرنسا دليل حزين على أن الموت بدوره قد يكون انتشار فكرة مو

يديولوجيا خطابية أو أسطورة من أساطير المجتمع البورجوازي التي  صنيعة ثقافية، أي إ
م حين عرف الأسطورة بأنها كلام، 1651حللها رولان بارث في كتابه "ميثولوجيات" سنة 

ق تواصلي، رسالة، وشكل من أشكال الدلالة؛ مستدركا أنها ليست أي كلام، بل هي نس
إنها شكل مشروط بحدود تاريخية وشروط استعمال معينة، وهي بالإضافة إلى ذلك مجال 

 . (29)تتاح فيه إعادة بناء صورة المجتمع، ل كنها تظل في المقام الأول شكلا
لموت هذه ألا تنطبق هذه المقاييس على فكرة موت الثقافة الشعبية؟ ألا تعتبر فكرة ا

أسطورة بالمعنى الذي طرحه ٍرولان بارث في كتابه المذكور؟ بل ألا تعتبر فكرة موت 
ية التي قال رولان بارث  الثقافة الشعبية أسطورة معبرة على شكل من أشكال البورجواز

 إنها تتعايش أو تتوالى في المجتمع الفرنسي؟ 
ية. هذا ما قاله رولان إن المجتمع الفرنسي حقل مفضل لظهور الدلالات الأسطو ر

، ولاشك أن فكرتي النهاية والموت ليستا دلالتين أسطوريتين بورجوازيتين بالمعنى (21)بارث
ية تحتكم في نهاية المطاف إلى منطق السوق  يقة اشتغال البورجواز التنظيري للكلمة )لأن طر

أسطوريتان تغذيان والمصالح ونسق الامتيازات ورهانات البقاء والهيمنة(، بل هما دلالتان 
خطاب المثقفين في فرنسا، وتعبران في ناهية المطاف عما سماه رولان بارث "أزمة الذات" 

 التي تنعكس على مستوى التحليل والتنظير الذي تتولى القيام به نخبة المثقفين.



                                                                                           موت الثقافة الشعبية                                                                                                   

 919 

إن عملية القتل هذه لا تجري في فرنسا فقط، ولا يقوم بها المثقفون الفرنسيون 
ناك أوطان تشبه فرنسا، وهناك مثقفون يشبهون المثقفين الفرنسيين مع وجود وحدهم، بل ه

الفارق. إن خطاب النهاية والموت يغذي أيضا ال كثير من التحليلات التي تتقاطر علينا من 
أفواه وأقلام ال كثير من الإعلاميين والمثقفين العرب في مواضيع شتى: موت التاريخ، موت 

ل كرامة، موت الانتماء، موت الفكر الحر، موت الحس النقدي، الدين، موت اللغة، موت ا
يلة ومثيرة للأشجان. يع الديمقراطية، موت الأمل، واللائحة طو  موت المشار

إن مأزق جزء من الفكر الفرنسي اليوم مرتبط جزئيا بنوع الخطاب الحدادي والمأتمي 
وإبدال فكري  حالة ذهنيةالذي ظهر منذ ستينيات القرن العشرين وتحول إلى تقليد نظري و

يا بسمات الفكر النقدي الحر، ل كنه يتحالف   -من حيث يدري أو لا يدري-يتلبس ظاهر
مع الخطاب العدمي أو التأبيني. ولعل الخوض في قضية الثقافة الشعبية، وتوسيع مجال 

نخبة المقاربة عبر الانفتاح على موقعها في المجتمعات الأخرى وفي الخطابات التي تنتجها ال
المثقفة في فرنسا، كل ذلك يفيد في إدراك قيمتها من جهة، والوعي بضرورة استدامتها 

ية والانتماء والتاريخ.  والحفاظ عليها لأنها امتداد رمزي وتاريخي للثقافة والتاريخ والهو
------- 

 
 9-Bertrand Gervais, En quête de signes : de l'imaginaire de la fin à la culture apocalyptique  . De 

84),  o2004/2 (n De Boeck Supérieur,, Sociétés l'imaginaire de la fin à la culture apocalyptique. Dans

p. 13. 

2-108,  Nouvelle revue théologique, VolumeLa philosophie mémoire de la mort, in , Yves LEDURE 

Établissements Casterman1986, p. 556. 

 .999نفسه، ص. -9

9-  Roger Chartier, « Popular Appropriations: the Readers and Their Books » in Forms and Meanings, 

Texts, Performances and Audiences from Codex to Computer, p. 83-97, University of Pennsylvania 

Press, 1995, p. 88. 

9- 2 de Collection "Vivre  VolumeLa culture populaire en France,  ,René Käś, Jacques Charpentreau 

Les éditions ouvrières, 1962, p. 57., son temps" 

9-  Jacques Rigaud, La Culture pour vivre, Editions Gallimard, Paris, 1980, p. 40 

9-  Christopher Lloyd, Peter John Whyte,  La culture populaire en France, Volume 18 de Durham 

modern languages series, University of Durham, 1997, p. v. 

8-American Pursuing Popular Culture,  :Go, and Catch a Falling Star, Marshall William Fishwick 

Heritage Custom Publishing Group, 1994, p. 29. 

1- Karine Friser, La délinquance juvénile: Jeunesse en danger Jeunesse dangereuse, Etude 

d'échantillons de mineurs pris en charge par le système judiciaire, Thèse de Doctorat, Université des 

Sciences et Techniques de Lille Flandres Artois Faculté des Sciences Economiques et Sociales 

Institut de Sociologie, 1995, p. 183 

https://www.cairn.info/revue-societes.htm
https://www.nrt.be/es/busca-articulos-nueva-revista-teologica?auteur=11355&recherche
https://www.google.co.ma/search?hl=fr&tbo=p&tbm=bks&q=bibliogroup:%22Collection+%22Vivre+son+temps%22%22&source=gbs_metadata_r&cad=5
https://www.google.co.ma/search?hl=fr&tbo=p&tbm=bks&q=bibliogroup:%22Collection+%22Vivre+son+temps%22%22&source=gbs_metadata_r&cad=5
https://www.google.com/search?rlz=1C1GGRV_enMA751MA751&biw=1024&bih=422&tbm=bks&tbm=bks&q=inauthor:%22Ren%C3%A9+K%C3%A4%C5%9B%22&sa=X&ved=0ahUKEwjJ5-vXw5feAhUDKMAKHdEnAeAQ9AgIKDAA
https://www.google.com/search?rlz=1C1GGRV_enMA751MA751&biw=1024&bih=422&tbm=bks&tbm=bks&q=inauthor:%22Jacques+Charpentreau%22&sa=X&ved=0ahUKEwjJ5-vXw5feAhUDKMAKHdEnAeAQ9AgIJzAA
https://www.google.com/search?rlz=1C1GGRV_enMA751MA751&biw=1024&bih=422&tbm=bks&tbm=bks&q=inauthor:%22Jacques+Rigaud%22&sa=X&ved=0ahUKEwjJ5-vXw5feAhUDKMAKHdEnAeAQ9AgILDAB
https://www.google.co.ma/search?hl=fr&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Marshall+William+Fishwick%22


 58 علامات

 911 

 .999نفسه، ص. -91

99-Pierre Ansart, Dictionnaire de sociologie, Le Robert & Seuil, Tours, 1999, p. 125. 

99-Pierre Bourdieu et Jean-Claude Passeron,  Les Héritiers. Les étudiants  et la culture, Editions 

Minuit, 1964, 186 pages. 

99-, La reproduction. Eléments pour une théorie du système Claude Passeron-Pierre Bourdieu et Jean

1970, 282 pages.Paris,  de l'enseignement, Editions de Minuit, 

99-  Frédérique Matonti, « La politisation du structuralisme. Une crise dans la théorie », Raisons 

politiques 2005/2 (no 18), p. 91. 

99-2, Editions Hugo et  La culture qu'on assassine, Volume -La culture bouge encore Pierre Jourde, 

compagnie, Paris, 2010, 318 pages.      

99-Donald Morrison, In Search of Lost Time, Wednesday, Nov. 21, 2007. URl: 

http://content.time.com/time/magazine/article/0,9171,1686532-1,00.html 

99-Rochedy Julien:  lundi 4 février 2008, UrlLa grande culture française,  ,

https://www.agoravox.fr/culture-loisirs/etonnant/article/la-grande-culture-francaise-35313 

 نفسه. -99

91-Pulgent-Maryvonne de SaintJack Lang, batailles pour la culture: dix ans de politiques culturelles,  ,

Comité d'histoire du ministère de la culture et de la communication, Coll. La Documentation 

2013, p. 201., Paris, 32 VolumeFrançaise,  

ibid.La grande culture française,  ,Rochedy Julien - 1 

91-Nicolas Baverez, diteur Librairie Académique PerrinE, Tempus Collection, La France qui tombe, 

pages.134 Paris, 2004,  

99-, Michel Onfray, pavé dans la mare: "La France est morte en 1992", Propos recueillis par Alexis 

Lacroix et Aliocha Wald-Lasowski,publié le 22/05/2018, Url : 

https://www.lexpress.fr/culture/michel-onfray-la-france-est-morte-en-1992_2010240.html 

ألان ميشيل هولبيك و فينكيلكرو هو معاداتهما للإسلام ونشر سياسة التخويف والترهيب من الإسلام في المجتمع ما يوحد -99

 الفرنسي.

99-Sudhir Hazareesingh: «Chez les intellectuels français émerge un néoconservatisme 

 Url: ,Faure Sonya par, interview», républicain, frileux et nombriliste

-francais-intellectuels-les-chez-hazareesingh-/sudhirhttps://next.liberation.fr/culture/2015/08/28

e_1371299-frileux-republicain-neoconservatisme-un-emerge 

99-Andrew D. McCue, Le Devoir du journaliste : François Mauriac, Albert Camus et la Libération de 

la France, UVM Honors College Senior Theses, 2014, p. 7. 

 .91نفسه، ص. -99

99-Roland Barthes, Mythologies, Éditions du Seuil, Paris, 1957, p. 181. 

 .999نفسه، ص. -99

 
 
 
 
 
 
 
 

https://www.agoravox.fr/auteur/rochedy
https://www.google.com/search?sa=X&rlz=1C1GGRV_enMA751MA751&biw=924&bih=417&tbm=bks&tbm=bks&q=inauthor:%22Maryvonne+de+Saint-Pulgent%22&ved=0ahUKEwi9nv3BrqzeAhVsD8AKHRtEC8gQ9AgIMzAC
https://www.google.co.ma/search?hl=fr&tbo=p&tbm=bks&q=bibliogroup:%22Comit%C3%A9+d%27Histoire+du+Minist%C3%A8re+de+la+Culture+et+de+la+Communication%22&source=gbs_metadata_r&cad=5
https://www.agoravox.fr/auteur/rochedy
https://www.lisez.com/auteur/nicolas-baverez/4041
https://www.lisez.com/perrin/collection-tempus/58843
https://communaute.lexpress.fr/journaliste/alexis-lacroix
https://communaute.lexpress.fr/journaliste/alexis-lacroix
https://www.liberation.fr/auteur/2014-sonya-faure


                                                                                           موت الثقافة الشعبية                                                                                                   

 991 

 
 للأستاذ حسن بحراوي صدر حديثا

 

 



 58 علامات

 111 

 
 الحكي الشفهي سلطة الإقناع في فواتح

 
  *الحسين والمداني
 المغرب

 
 مقدمة:-1

بي تتقاطع في رهن حياة السارد بسرده،  تكاد النصوص السردية في التراث العر
يصير السرد تشبثا بالحياةبحيث تغدو مهمته أبعد من الإمتاع، فتصير إصرارا على ال . بقاء، و

دهَ المادي والاجتماعي من استناده إلى حكاياته فأبو الفتح الإسكندري يحقق وجو
المقامية، والحكيم بيدبا سيأوي إلى السردي والعجيب لتفادي المصير المحتوم الذي يحدق 

 بكل سارد، وشهرزاد ستقابل حياتَها بالحكاية التي ستغدو خلاصا لها ولبنات جنسها..
ينسجه السارد فيفضي  بالمقابل فإن متلقّي هذه السرود يخضع لسلطة السحر الذي

يار سيخضع  إلى إحداث أثر التغيير، سواء في الموقف أو القيم أو الانتماء أو غيرها..  فشهر
لتصحيح سلوكي وذهني بواسطة السرد، وسيتخلى عن وعده وجرحه النفسي والاجتماعي 

سرد  الذي سببته الخيانة سابقا، تماما مثلما تخلى آخرون عن ممتلكات ثمينة عديدة من أجل
يكاد يقايض عرشه من  -في ألف ليلة وليلة–خلاق ينسجه مح ترفون. فمحمد بن سبائك 

يستعدان   -المنسوب للنبي–أجل حكاية عجيبة بالغة الإدهاش ، والجنيان في حديث خرافة 
للتنازل عن غنيمتهما لمن يحكي قصة بالغة الإدهاش... بل إن آدم نفسه يتنازل عن كل 

بليس حكاية الخلد والوجود الذي لا يبلى، أشجار الجنة من أجل  َ حولها إ شجرة حاك
 فصدّقها وآمن بها، وفضّلها على الجنة التي هو فيها.

وفي القرن الرابع عشر في روما، كان عدد من رجال البابا يتوافدون على حُجرة من 
يتداولون فيها قصصا تخييلية، ثم مافتئ أناس آخرون يحضرون هذه  حجرات الفاتيكان و



                                                                                           ي الشعبيسلطة الإقناع في الحك                                                                                    

 111 

يدمنونها، وكانوا يسمون هذه الغرفة "حجرة الأكاذيب" أو "مصنع  الجلسات بانتظام و
 الأكاذيب".

يبا–هذه العبارة نفسها  يف القصة -تقر سيطلقها الكاتب الروسي "تشيخوف" في تعر
القصيرة بكونها "ال كذبة الصغيرة التي يتفق بشأنها سلفا الكاتب والقارئ". فيما سيسمي 

يو فاركاس ي بة متقنة".)مار  وسا( الروايةَ خدعة، والقصة "أكذو
بية، لا يتم تلقي الحكايات باعتبارها كذبات صغيرة، ول كنها  بالمقابل، في الثقافة العر
تتجاوز الواقع، وتعلو عليه، حتى أن المتلقي يبادل هذه القصص بالواقع الذي يمل كه. وتستمد 

ية ظاهرة وآلي ات أخرى مضمرة تشتغل بشكل سلطة الحكي قوتها من خلال بنيات لغو
 قوي لتحقيق غاية الإقناع بشكل موازِ ومكافئ لغاية الإمتاع.

بية،   وسأسعى في هذه المقالة إلى تتبعّ إحدى هذه الآليات في الحكاية الشفهية المغر
يط المتلقي وإقناعه.  من أجل إضاءة ما تنطوى عليه من أشكال السلط وأحابيل تور

 فواتح الحكي:-2
لسرد الشفهي في الثقافة الشعبية، من أجل بناء المعنى والجمالية، إلى شبكة من يستند ا

ية  ية، فالتلفظ يستقي جمالياته من التراكيب البلاغية والشعر ية وغير اللغو العلامات اللغو
يماء  يعات الصوتية وحركة الجسد والإ يحائية فضلا عن الإلقاء الذي يعتمد النبر والتنو والإ

تشكّل هيأة السارد علامة أخرى مثخنة بالدلالات باستنادها على اللباس  وغير ذلك، فيما
 وشكل الجلسة واتجاه المتلقي وفضاء الحكي...

ية فواتح للحكي باعتبار أنها أول ما يستقبله المتلقي، وتدخل  وتمثلّ العلامات غير اللغو
غة واسعة تنخرط في ضمن بلا ضمن الخلق العام لفضاء السرد وأجوائه الانفعالية والعاطفية

يستطيع المتلقي عبرها استشراف موضوع  البناء الجمالي للمتن ودلالاته السوسيوثقافية، و
بالاستناد أيضا إلى الذخيرة  الحكاية من خلال الأفق الذي يرتبه مجموع هذه العلامات، و

يديولوجية جماع ية الثقافية المشتركة. ذلك أن السرد الشفهي الشعبي يتكئ على ذاكرة إ
بالتالي تتقاطع فيه الذاكرة مع  يل وتوليد الدلالة، و يستثمرها المتلقي في الفهم والتأو



 58 علامات

 111 

)الآن(، إذ إن هذا السرد في نهاية المطاف لا يمثل القديم فقط بل هو جزء من الراهن 
ير تداوله، وتفاعل المتلقي المعاصر معه. (1)الثقافي الجديد  من خلال تبر

يةمث –وإذا كان لسان العرب  بط الفواتح بدلالتها المكانية  -ل أغلب المعاجم اللغو ير
، فإن الراغب  (2)في مقدمة الأشياء، باعتبار أنها نقيض الخواتم، إذ )فاتحة الشيء أوله(

الأصفهاني يضيف إلى الدلالة المكانية دلالة أخرى ترتبط بالتلقي وهي )إزالة الإشكال( 
ياأو إزالة الملتبس والعائق سواء ّأكان م ، وهو ما يحيلنا على كون كل ما (3)اديا أو معنو

يرفع لبسا دلاليا داخل السرد يعد فاتحة في ذلك الموضع؛ ول كن في هذه المقالة سأسعى 
ية حصرا، وأقصد بها مجموع المسكوكات التي تتصدر المتن  إلى الاقتصار على الفواتح اللغو

ارها ميراثا مشتركا من جهة، الحكائي، وهي مسكوكات يتم تداولها وتكرارها، باعتب
باعتبارها تعاقدا  بين الراوي والمستمع من جهة ثانية، إي أنها عبارات تجمع بين  -فنيا–و

الموقع المكاني باعتبارها تتقدّم الحكاية، وأيضا باعتبارها تفتح الباب لفهم الأنساق الثقافية 
ية الكامنة ية، والدلالات الرمز ال سلط الإقناع واستراتيجيات فيها، إضافة إلى أشك   الثاو

 الحجاج التي تعتمدها.
في الدراسة الشهيرة لفلاديمير بروب )مورفولوجيا الحكاية الخرافية(، لم يهتم بهذه 
الفواتح ولم يعرضها للتحليل، بل "تجاوزها إلى الوظائف معتقدا أن الاستهلال هذا من وضع 

يش فون (4)الراوي أو السامع وليس من بنية الحكاية الأساس" يدير ، في حين نجد )فر
يميزّها، فيطلق عبارة "قانون البداية" على فواتح الحكي الشعبي،  (5)ديرلاين( يوليها اهتماما و

أي الجمل النمطية التي تتموقع في الاستهلال، وهي جمل لا تخلو منه الحكايات في الشعوب 
 اية إعداد طقوس الحكي.المختلفة، بحيث إنها تصير كما لو أنها تهييء متفق عليه لبد

ولعل الإنسان في الأصل انطلق من دهشة البداية في فهم الوجود، فشكّلت هذا 
الدهشة خزاّن الأسئلة ومنجم الإجابات التي انطلق من تجاور الواقعي والتخييلي 
والأسطوري والديني، بحثا عن تفسير للعالم وظواهره، على النحو الذي نجده في الأساطير 

وفي السرود والمحكيات الشعبية في مناطق مختلفة من مناطق المعمورة، بحيث  والملاحم،



                                                                                           ي الشعبيسلطة الإقناع في الحك                                                                                    

 111 

تصير هذه المحكيات استيعابا مخ تزلا للإجابات التي أثارتها البداية الأولى المحفّزة على البحث 
بالتالي فإن هذ المواد الحكائية هي إثبات لوجود الذات في العالم باعتبارها ذاتا  والتفكير، و

منتجة للمعنى، ومن ثمة تسعى إلى تكديسه على شكل خبرات شفهية بغاية نقلها إلى مؤوّلة و
 الأجيال اللاحقة.

فالبداية في الحكي الشعبي يقابل بداية ال كشف والاكتشاف الأولى، إذ الدهشة فيه 
يب تشكّل الحبل الأول الذي يتمسّك به الانسان، مثلما تمثلّ فاتحة الحكي  من العجيب والغر

الأول لانطلاق أسئلة يسعى المتلقي للإجابة عنها من خلال الحكاية القادمة. ولهذا الحبل 
فإن وحدة البدايات التي تسبق الحكي في مناطق مختلفة من العالم تمنحنا افتراض وحدة 

 المنطلقَ، وتشابه التوجهّ.
رة وهي تعني ما تعنيه عبا  Es war einmalنجد عبارة  (6)ففي القص الشعبي الألماني

)كان يا ما كان(، أما في بولندا فتبدأ الحكاية بعبارة )كان يا ماكان( متبوعة ب  "خلف 
يا لا تقتصر على ذلك بل تتعداها إلى  ،(7)سبع جبال وسبع بحار كان هناك..." وفي سور

عبارات متممة مثل "كان يا ما كان، حتى كان .. كان في قديم الزمان...". وهذه 
يبا المقدمة معروفة في كل  .(8)العالم تقر

يقاعية  بية، مع إضافات طفيفة، وتغييرات إ وتتكرر الافتتاحية نفسها في الدول العر
 بلهجات المناطق، تستمد ألفاظها من البيئة والمخيال الشعبي وثقافة أهل البلد.

فالعراقيون يبدؤون ب  "كان يا ماكان، من قديم الزمان، وعلى الله التكلان )أي 
ير، وخيمتكم  الاتكال(، وفي الجزائر تبدأ الحكاية ب  "أحكي لك، كان يا ما كان، خيمتنا حر

قطن، وخيمة أعداءنا عتمرة بالعقارب والفيران..."، وفي ليبيا استهلال يقول: "يا حجاركم، يا 
 .(9)مجاركم، كان يا ما كان، وكان فيه..."

مثلما تتنوع من أما في المغرب فتتعدد أشكال الفواتح وتتنوع من منطقة لأخرى، 
؛ غير أن ثمة تكرارا وهيمنة لبعضها بشكل يجعلها حاضرة ومعروفة في أوساط  راوٍ لآخر
يخي التي تضفيه ملفوظات تشبه  متعددة؛ على أنها بالكاد تشترك في مسُحة الامتداد التار



 58 علامات

 111 

بية القديمة التي تبتدئ ب  )يحكى أن...، زعموا أن...، قال...، روي  فواتح السرود العر
بية أيضا تنسب المادة الحكائية إلى السّلف أو إلى الغائب، ع ن... الخ(؛ فالفواتح المغر

المجهول، فردا أو جماعة. ولعل النماذج التي عدّدها محمد الجراري في دراسته حول الشكل 
 تقدّم صورة عامة عن أغلب الفواتح، ومنها: (11)الفني للحكاية الشعبية

 ان....قال ليك آسيدي واحد الراجل ك -
كان الله فكْلُْ مْكان حتى كان الحبف والسوسان في حْجرْ النبي العدنان، سيدنا  -

 محمد عليه الصلاة والسلام، اش كان واحد....
والله –على ما تايقولو الناس، كيحكيو لينا بحال هكذا  -والله أعلم–فقديم الزمان  -

 هذا واحد.... -وعلم
 واحد الغني كانت عندو فتاة... -

بية؛  ل كن ثمة يتمتع بانتشار ضمن فواتح الحكايات الشفهية المغر نموذج آخر يتردد، و
اخترتهُ من أجل تحليله وتتبعّ أشكال السلط فيه وتأثيره على المتلقي، وهو مقطع يتضمن 
الشروط الشفاهية المحددة أعلاه )التجميع والتكرار والمسكوكات(، فضلا عن أنه يجمع 

 يقول الراوي: خرى:كثيرا من مكونات النماذج الأ
كانْ حتى كانْ، كان لحبق والسوسَانْ، ف حجر نبينا العدنانِ. حتى كانْ ف قديم "

الزمانْ، وسالف العصر والأوانْ. حتى كان لعْما يخيطّ الكتاّنْ، والزحّاف ينقّز الحيطانْ، 
ِيزاَنْ، وْا ِّيشةَ تقْْهرَْ المْ لعْرَصَْة كاَنتْْ تغْذَّيِ القْْبيِلةَ والأبكم يذيعّ لْخبْار ف كل مْكانْ. وكْانت الر

ِيد الْج يِراَنْ، وفي بلْاد بعيدة كانْ واحْدْ السلطانْ....  .(11)"وْتز
 فما آليات الإقناع واستراتيجياته في هذا النموذج؟ وكيف تتحقق سلطته على المتلقي؟

 سُلط الإقناع في فاتحة الحكاية:1
َ قطبانِ أساسيان، هما: التخييل يتجاذبُ المقطعَ الذي يفتتح به الراوي ال حكاية

ياحه عن الصور الحقيقية واللغة اليومية، والثاني من خلال  والإقناع، الأول من خلال انز
استراتيجيات تسعى لشد المستمع وجذبه وإبقائه وفتح شهيته للنص الحكائي؛ والقطُبان 



                                                                                           ي الشعبيسلطة الإقناع في الحك                                                                                    

 111 

لقصد في التخييل والإقناع ايوظّفان لغاية حجاجية انتبهَ حازم القرطاجني لها في قوله إن "
 وهذا غاية (12)"حملُ النفوس على فعل شيء أو اعتقاده، أو التخلي عن فعله واعتقاده

ية، أي  ية والنثر "إعمال الحيلة في إلقاء الكلام من النفوس بمحلِّ القبَول الخطابات الشعر
 .(13)لتتأثر لمقتضاه"

ية يستند إلى عدد من آليات ومن أجل تحقيق القبول، فإن الافتتاح في صدر الحكا
 الاقناع، تشُكّل سُلطا تحقّق التأثير وهي:

 سلطة التراث:-أ
تبدأ بفعلٍ يجمع بين  -لعل فواتح الحكي في كثير من اللغات وعند كثير من الشعوب

بالوجود الفعلي  ين أساسين هما ال كينونة والزمن الماضي، فال كينونة ترتبط بالحقيقة و عنصر
الماضي حركة الامتداد للسّلف وللميراث وللإجماع الذي تعرضّت له وقائع فيما يدعم الزمن 

 الحكاية وأحداثها في ما يشبه تمثلّا جماعيا للماضي.
يخي والاج تماعي وتتحقق هذه التمثلات الجماعية ضمن إطار سردي يتداخل فيه التار

بولوجي  ية السردية(والتخييلي والأنثرو يكور )الهو ، حيث الوجود (14)ضمن ما يسميه بول ر
يات الشفاهية التي لا تكتفي بكونها خزانا  الإنساني وأسئلته وفهمه وقضاياه تتمثلّ عبر المرو

ية الثقافية بمفهومها الشامل.  للذاكرة الجماعية فقط، وإنما تصير مكونّا من مكونّات الهو
بالمقابل تتكئ فالسرود الشعبية رغم أنها ظلت بدون مؤلفِّ محدّد تسُند إليه، إلا أنها  

على الزمن الماضي لتجعل التأليف يلتبس بكل الرواة الذين نقلوها، كما لو أن الراوي يجزم 
بتكراره ثانيا ]كان حتى كان.. كان...[، ثم  في حقيقة الأحداث بفعل ال كينونة أولا، و

 بجعله ممتدا تكسوه سلطة الأجداد وخبراتهم التي سمحت لهذه الحكاية بالانتقال، وجعلت
منها تراثا مشتركا منحدرا من السّلف في اتجاه الخلف؛ وفي هذه السياق تأتي الخواتم التي 
بية إذ تقفل الجدة حكايتها بوضع يدها على صدر الصغير مع  تشترك فيها كثير من الدول العر
يك الأصابع وهي تردد )وهذه حكايتي أخذتهُا مني ووضعتهُا في قلبك(؛ فتكرسّ هذا  تحر

يخي يسلمّه الأجداد للأحفاد.الانتقال ا  لذي ليس غير استشعار المسؤولية أمام تراث تار



 58 علامات

 111 

والزمن كلما أوغل في القدم امتلك سحرا وسلطة أكبر، ولهذا يمعن الراوي في جعله 
يخية للأحداث، فإن  سحيقا. فمثلما تم تكرار الفعل )كان( لترسيخه وتحقيق ال كينونة التار

يغال في الزمن جاء أيضا مك )سالف العصر والأوان(. بعبارتين )قديم الزمان( و رراالإ
يل، وهو مجتثُّّ منقطِِع من  يخي طو ٌ لمسار تار ُ الوقائع ورافضهُا هو ناكر فيغدو بالتالي ناكر
بالتالي يصير خارج  يمنح الاطمئنان، و يخي الذي يمنح الدفء و الانتساب للمشترك التار

ية السردية(.  تلك )الهو
يخيته، وليس بناء إننا هنا أمام بناء م رجعية يستند إليها فعل الحكي نفسه وتار

مرجعية للمادة الحكائية ووقائعها، فالراوي في الافتتاح لا يُخ بر المستمع عن الرواة الذين 
يخيتهم وحقيقتهم، ولو من باب التخييل  سبقوه، ولا عن من أخذ الحكاية، ولا عن تار

: )عيسى بن هشام والحارث بن همام...(، نفسه على النحو الذي نجده في المقامة مثلا
ل كنه بالمقابل يحرص على جعل الحكي ممارسة ثقافية غير مبتورة عن السلف وعن التراث، 
يخي للمستمع، الذي عليه أن يتصل بماضيه  بالتالي فإنه يغدو جزءا من الامتداد التار و

 وأسلافه عبر الحكاية.
ية، يمثلّ ال  تخلي عنها وقوعا في العدمية وتعرضّا وهكذا "يتحولّ التراث إلى هو
، بل إن مفهوم التراث في كثير من الأوساط صار ملتبسا بالدين، وتحولّت (15)للضياع"

على النحو الذي  (16)وظيفة الأفراد والجماعات إلى توليد النصوص من النصوص السابقة
 يتم به توليد الحكاية من الفاتحة.

بدايات الأولى للفواتح الحكائية في الأدب الشعبي وّإذا كناّ لا نعرف بالضبط زمن ال
بي، فن حضور النبي العدنان فيها يؤكدّ أنها تستمد تأثيرها من التراث الديني، ولا غرو  المغر
ية للحضور اللفظي للنبي التي  هنا أن تستند إلى استراتيجيات إقناعية متصّلة بالديني مواز

سيس، ومن ضمن تلك الاستراتيجيات معيار تُخضع المتلقي داخل خانة الوجدان والأحا
ين.   السّند الذي أحاط بمرحلة التدو

 



                                                                                           ي الشعبيسلطة الإقناع في الحك                                                                                    

 111 

 سلطة السند:-ب
يتعلقّ الأمر هنا بنفس سلطة السّندَ الذي حرصت الثقافة الدينية عليه في القرنين 
الأولين بعد ظهور الإسلام، حيث كان السعي للالتزام بالحقيقة أمرا مقدّسا، فكان التوثيق 

سمة أساسية لروح الصدق، ولهذا نجد ابن قتيبة يصف قصص الرواة بكونها "شيء بالإسناد 
، ولعل هذه الحاجة إلى الإسناد (17)متقادم لم يأت فيه كتاب ولا ثقة، وليس له إسناد"

هي التي تجعل رواة الحكي يستحضرون السّلف بشكل ضمني من خلال سلطة الزمن، ثم 
لحال عند بداية افتتاح الحكاية يلتبس بروح الحقيقة يستحضرون النبي بشكل صريح، ليغدو ا

المحروسة عند أهل الحديث؛ فالسّلف نقلوا الحكاية من جيل لآخر لتصل إلى هذا المتلقي 
بالتالي يستمد الافتتاح  الذي ينصت إليها  الآن، وهذا يوازي نقل الحديث بالعنعنة، و

يمنح للمستمع حمي مية يستمدها من اتصاله بالسابقين عبر سلطته من سلطة العنعنة والسّند، و
 حكي مسنود، وغير  طارئ.

ية )الحبق والسوسن( ليس اختيارا اعتباطيا،   في حين أن اختيار النباتات العطر
يا للحديث النبوي. فبما أن القصاصين كانوا يستمدون مادتهم من  ول كنه يغدو معادلِا رمز

ة كانت بمثابة امتداد للحديث وللتراث الأحاديث )الصحيحة وغير الصحيحة(، فإن الحكاي
تمتد -أيضا –والسوسن، ومثلما  الديني، تماما مثلما يشكّل العطر الفواّح امتدادا ماتعا للحبق

ية اللذيذة من نواة دينية هي )حجر النبي(.  الحكاية المغُر
ق ثم إن استمرار الجمل ذات الحمولة العجائبية مباشرة بعد الحديث عن النبي، هو تعمي

ية وإمكانية الامتداد عبر عطر الحبق  للسلطة الدينية ذاتها. فبعد خلق طابع الحضرة النبو
ية،  يحان، يكون المتلقّي قد صار داخل اليقين الديني الذي تمت تزكيته بالمعجزات النبو والر
وهذا الاستحضار الضمني للمعجزة  يفضي بسلاسة إلى قبول العجائبي الذي يجعله متصّلا 

يخي بسلطة ا ً لقبول الوجود التار ية، فيغدو المتلقي مهياّ لزمن الماضي ورهبته وقوته التأثير
يشة التي تقهر الميزان،  للأعمى الذي يخيط الثوب والأعرج الذي يقفز الحيطان والر
والعرصة التي تستطيع إشباع القبائل وأكثر، تماما مثلما كانت معجزات الرسول )ص( 



 58 علامات

 111 

بقسط قليل من الطعام مثل الذي حدث يوم الخندق إذ   تستطيع إطعام مئات الصحابة
 . (18)أطعم ألف نفرٍ من شاة صغيرة وصاع من شعير

يغدو إعداد  ية، و فالإقناع هنا يستمد قوته من سلطة ال كرامات والمعجزات النبو
بالتالي  المتلقي لما سيأتي من الحكي العجائبي والغرائبي والخوارق ملتبسا بهذه ال كرامات، و

 ولا ومستساغا مادام قد قبلِ من قبل خوارق المعجزات وآمن بها وتداولها.مقب
 سلطة التجريد:-ج

يبدو أن الالتباس حاضر في المكونّين السابقين بدرجات مختلفة، وتشتغل سلطته 
بالتالي يغدو هذا المتلقي غير مستندِ إلى دائرة معينّة،  بفصل المتلقي عن كل مرجع محدّد، و

 دائرة جزءاً ضئيلا من منطقها وقوتها، هو جزء بالغ التأثير. بل يستمد من كل
يعيش زمنا حاضرا -بفعل السلطتين السالفتين-فاهية إن المتلقي في الحكاية الش

بالتالي يصبح  مندغما بالزمن الماضي، وتمعن الفواتح في جعل السلف حاضرا في )الآن(، و
ائه إليه ومتصلا بزمن ضبابي ملتبس غير المستمع معزولا عن زمنه الحقيقي، ومجردا من انتم

يد المتلقي فيه من  محدّد، تماما بالشكل نفسه الذي يغدو المكان هلاميا غير محدّد، يتم تجر
يد إلى سلطة تتيح الهيمنة من خلال إمكانية الوقائع العجابية  كل تحديد، فيتحولّ هذا التجر

 والغرائبية فيه. 
لعبارة الأخيرة من الافتتاح أي مباشرة قبل هذه السلطة تبدو ظاهرة أكثر في ا 

 بدء الحكاية، إذ يقول الراوي )وفي بلادْ بعْيدة كانْ...(. 
إن التحرر من كل البلدان التي يعرفها المستمع، هو تحرر من كل القوانين التي 
بالتالي فإن شخصيات ووقائع ومغامرات الحكاية تصبح داخلة ضمن دائرة الممكن  يدركها، و

تنتمي إليه البلاد البعيدة؛ والبعد هنا يعني الابتعاد والتخلص من كل القيود، الذي 
والتجرد من المؤشرات المكانية والزمانية المحددة. وهذا التحييد سيجعل المتلقي منخرطا في 
عالم جديد، ومندمجا في قوانينه وشروطه وتفسيراته للأحداث والأفعال والشخصيات 

 والعلائق وغيرها.



                                                                                           ي الشعبيسلطة الإقناع في الحك                                                                                    

 111 

 :خاتمة
إن اعتماد الافتتاحية في صدر الحكاية الشعبية بشكل كبير عند أغلب الرواة، ليس 
ترفا أو حشوا، بل إن التمسك بها هو إصرار على تقليد شعبي يسعى من خلاله الراوي إلى 

يخية والثقافية والاجتماعية، من أجل شد المتلقي و الاستعانة بالمؤثرات ضمان الدينية والتار
يخي. انخراطه وقبوله  للمادة المحكية وإيهامه بمماثلتها للواقعي والتار

غير أن الرواة يحرصون على إرجاع الأمور لأصلها، وإخراج المتلقي من سحر الحكاية  
في خواتمها، حيث نجد العبارات تدور في فلك التخلص من أحابيل التخييل والعودة إلى 

بقيت مع ولاد لجواد(، أو  الواقع، فيقول مثلا: )ومشات حكايتي مع الواد، وأنا
ذوب )وخليتهوم لهيه، وجيت لهنا(، أو )وكنت جايبة عكاز الحلوى، وأنا جاية وهو ي

 يذوب، وما بقا لي غير ل كذوب(.و 
----- 

 الحسين والمداني )حسام الدين نوالي( -*
 .11ص:  1111نة أكادير، الفكر والثقافة، كتاب أعمال ندوة مدي  ضمن ،"السنن الثقافية من خلال نماذج حكائية" ،: محمد الماكري  -1
 .111بيروت، لبنان، )د.ت(، ص  -(، دار صادر1ابن منظور، لسان العرب، )المجلد -1
 .111، ص 1111دمشق/ بيروت، ،  -الراغب الأصفهاني، مفردات ألفاظ القرآن، تحقيق صفوان عدناني داوودي، دار العالم ودار الشامية-1
، 1111، شباط/آذار، 11تهلال السردي في الحكاية والمسرحية"، مجلة كتابات معاصرة، المجلد الرابع، العدد ياسين النصير، "الاس-1

 .11ص
ترجمة نبيلة إبراهيم، مراجعة عز الدين إسماعيل، دار القلم،  -فريديريش فون ديرلاين، الحكاية الخرافية: نشأتها، مناهج دراستها، فنيتها -1

 .111، ص 1111، 1بيروت، لبنان، ط
 .11، ص1111، صيف 1، س 11كامل إسماعيل، "تقنيات المقدمة والخاتمة في السرديات الشعبية"، مجلة الثقافة الشعبية، البحرين، ع -1
 نفسه.-1
 نفسه.-1
 .11نفسه، ص -1

، صيف 1، س 11البحرين، ع محمد الجراري، "البيئة ودورها في بناء الشكل الفني للقصص الشعبي بالمغرب"، مجلة الثقافة الشعبية، -11
1111. 

 قد يرد هذا المقطع بجمل أقل أو أكثر في مواضع معينة، لكنني هنا حاولت إيراد الجمل الأكثر حضورا وترددا.-11
 .11صلبنان، بيروت،  ،منشورات دار الغرب الإسلامي ،محمد الحبيب بن الخوجةقيق: تح ،منهاج البلغاء وسراج الأدباء، حازم القرطاجني-11
 .111نفسه، ص -11
مركز الإنماء ول ريكور، "الخيال الاجتماعي ومسألة الإيديولوجيا واليوطوبيا"، ترجمة منصف عبد الحق، مجلة الفكر العربي المعاصر، -11

 .11، ص 1111 -تموز/ آبلبنان،  -القومي في بيروت



 58 علامات

 111 

مارس  -11سلطة النص في مواجهة العقل"ـ مجلة أدب ونقدـ مصر، ع  نصر حامد أبو زيد، "التراث بين الاستخدام النفعي والقراءة العلمية:-11
 .11ص  -1111

 11نفسه، ص-11
 عن: مصطفى الغرافي، "الإسلام والسرد، القصص الديني ومعيار النظرة الشرعية"، قسم الدراسات الدينية على موقع "مؤمنون بلا حدود".-11
، وفي كتب الحديث أخبار عديدة مشهورة حول )تكثير الطعام 1111في الحديث رقم  ، ورواه مسلم1111رواه البخاري في الحديث رقم -11

 والبركة فيه(
******** 

 

 صدر حديثا
 

 
 
 
 
 



                                                                                           ي الشعبيسلطة الإقناع في الحك                                                                                    

 111 

 
 

 

 صدر حديثا
 

 



 85 علامات

 321 

 
 

 مقومات الصياغة الأدبية في النثر الصوفي
 أخبار أبي العباس السبتي نموذجا

                          
يل  حسن الطو

ية لمهن التربية والتكوينميالأكادي                                               ة الجهو
 
 توطئة: 

بة النثر الصوفيلو  صة لمقار نلاحظ أن  أكثرها ينصب ُّ على ، ستأملنا الدراسات المخص َّ
يغفل ما ينطوي عليه هذا المضمون من   مناقشة القضايا  ذات الصلة بالمضمون العرفاني، و

خصائص صياغية مميزة،  ولازم ذلك  أن قضايا الجمال في نصوص النثر الصوفي ما تزال 
لها البديع، و هذا ما يحجب بعيدة عن مراصد التحليل البنائي القادر على كشف أسرار تشك ُّ

يحجب هيئتها  فوائدها الجمالية عن القارئ  المتطلع إلى تذوقها وتعرف بنيتها البلاغية، و
الكاملة غير المنقوصة؛ إذ لا يمكن فصل المضامين عن صورتها الأدبية، لا سيما مع 

 . 1النصوص التي صِيغت بوعي أدبي رفيع
إلى ما تطرحه من  ا ترتهنم والواقع أن قيمة النصوص الصوفية )شعرا ونثرا(، بقدر

يدة بخصوص العشق الإلهي وتجميل السلوك الإنساني وغيرهما من القضايا المهمة،  أفكار فر
يمان ال كثير  ترتهن إلى جمال عبارتها، وصدروها عن تصور جديد للغة والكتابة، على غرار إ

النفس، وما  من رواد التصوف بأن اللغة غير شفافة، ولا تملك القدرة على ترجمة لواعج
ُمع ساطعة ، وعلى غرار القول بأن لغة التصريح المباشر لا تناسب التعبير 2يضيء الفكر من ل

ية رامزة بدلَهَ يمكن اعتماد لغة استعار يله. 3الصوفي، و ، تترك للمتلقي وظيفة بناء المعنى وتأو
ية تحفز، كما هو واضح،وهذه السي حليل أسرار على سبر أغوار النثر الصوفي، وت اقات النظر



                                                                                           مقومات الصياغة الأدبية في النثر الصوفي                                                                               

 321 

جماليته الأدبية بمنهجية علمية مقنعة، كما توج ِه الدارسين إلى عدم الاكتفاء بمعالجة المضامين 
بمعزل عن ملابساتها الأدبية.  ية، و  الصوفية بصفة حصر

ُلح ِ على ضرورة الاهتمام بالجوانب الأدبية في  انطلاقا من هذا السياق النظري الم
البناء في إضاءة قضايا ة لتساهم رفقة دراسات قليلة، النص الصوفي، تأتي هذه الورق

ية. وفي هذا الصدد، آثرنا العودة إلى كتاب  الأدبي في النص الصوفي ذي الطبيعة النثر
يات التادلي، وتحديدا إلى فصل  4التشوف إلى رجال التصوف"" "أخبار أبي لابن الز

ضمن الأخبار المنقبية،  ، وحاولنا دراسة نماذج من نصوصه المصنفة العباس السبتي"
هنا خلال ذلك السؤالُ التالي:   بالتركيز على استجلاء مقومات صياغتها الأدبية، وقد وج َّ

 ما هي مقومات الصياغة الأدبية التي تضع الخبر الصوفي ضمن دائرة الأدب؟ -
يات البنية الصياغية لأوفي معالجتنا هذا السؤال تناولنا  خبار ثلاث زوايا تمثل مستو

 مستوى السمات السردية.وى الإسنادي والمستوى التركيبي و: المستبي العباس، وهيأ
  :المستوى الإسنادي-1

كان الإسناد في الحديث النبوي وسيلة لتحقيق الحديث، أي للبرهنة على أنه  إذا
يم فعلا، فوظيفته في النصوص الأدبية التخييلية تنصرف  حقيقي قد صدر عن الرسول ال كر

الوقوع إن كان مداره  ممكن"المشاكلة"؛ أي توهم القارئ أو السامع بأن الخ بر إلى إفادة 
وهذه الوظيفة تساعدها على  5القول إن كان مداره على الأحاديث، ممكنعلى الأحداث، و

ساوي "إمكانية الوقوع"، فالمفهوم يالوقوع" لا النصوص بعدا أدبيا لافتا، لأن " إكساب
يخ التي يهمها أن تثبت حصولَ الوقائع وتحق قهَا، أما المفهوم الأول يقترب من صرامة التأر

 الآخر فإنه يرتبط بقدرات الأدب على مشابهة الواقع وتجاوزه في آن واحد. 
ولا يجوز ردهّ إلى والنص الصوفي كثيرا ما نظُر إليه بوصفه نصا يحمل الحقيقة، 

، نصا يتصرف في والوظيفة المادة ن جهة، وهذا ما جعله نصا متفردا ممقتضيات التخييل
يسعى إلى التأثير في عاطفة لنص الصوفي من نوع الخ بر المنقبيفي حالة اأخبار الأولياء ) (، و

المتلقين بال كرامية التي تنطوي عليها الأخبار المنقولة. والإسناد الذي يتصدر النص الصوفي، 



 85 علامات

 321 

ل ما يعنيه وتبعا للاعتقاد الذي يقضي بانفصال نصوص التصوف عن التخييل )بك
التخييل من إغراق في الخيال ومجانبة للإحالة على الخارج(، سيكون ذا أهمية قصوى، 

، غير أن هذا الاعتقاد إثبات الوقوع وتقريرهوستتجاوز وظيفته إثبات إمكان الوقوع، إلى 
يظل مرتبطا بنوع خاص من التلقي كما ذكرنا، وهو التلقي الناظر إلى النص الصوفي نظرة 

 بنوع من التقديس والإجلال. مسجورة
بعيدا عن السجال الحاصل بين أنواع ال نحاول في  تلقي المتعاورة على النص الصوفي،و

الوقوع في إلى إثبات إمكانية  تحليليا مع صورة الإسناد الهادفةالفقرات الموالية أن نتفاعل 
يات(  . فما أهم الإجراءات التي يوظفها صاحب الإسنادنموذج من أخبار السبتي )ابن الز

يات خبرا يتحدث عن أفضال أبي العباس  لتحقيق أهدافه في الخطاب؟ يسوق ابن الز
يات بنفسه، يقول:  السبتي وكراماته. والإسناد الذي تصدر هذا الخ بر يشرف عنه ابن الز

 .6 الفقيه أبو عبد الله ..."حدثني "
يراد الخ بر بإسناد ذاتي له أهميته ال كبي    رة في إثبات واقعية لا شك هنا، أن إ

ُخبر )راوي الخ بر( يعُد ُّ عنصرا رئيسا في سلسلة الإسناد، ولا  النص وإمكان تحققه، لأن الم
ف الإجراءات الأخرى  المثبتة لمشاكلة الخ بر يقع خارجه.  ولنا أن نتابع تتمة الإسناد لتعر ُّ

". ترتفع قيمة الإسناد خبره" ]حدثني الفقيه...[ بن الفقيه أبي العباس عن أبيه أنه أ: للواقع
يراد الخ بر  العباس السبتي نفسِه،  ة إسنادية ذهبية، مرفوعة إلى أبيمعزوُا إلى سلسلهنا، بإ

يق رواية ملت + أبو بسة بالنسب )الابن يروي عن أبيه(عن طر : الراوي+ ابن أبي العباس 
 العباس السبتي.

م هذا الاعتناء الشديد بالإسناد بصيغ إثباتي    ة متنوعة، مثل: "وحدثنا أبو وقد تدع َّ
تظهر  7...". خدمت أبا العباس السبتي أربعة أعوامبن أحمد الصنهاجي، قال:  يالحسن عل

أحداثه للواقع، مثل خدمة الراوي لأبي العباس الملفوظ مشيرات تدل على مشابهة  في هذا
يومخالطته  بعة أعوام، وهذا أمر من شأنه أن يدعم صحة النقل، وحجة ذإ لك أن اه أر



                                                                                           مقومات الصياغة الأدبية في النثر الصوفي                                                                               

 321 

ثِين الأوائل ال يلا، المحد  يم طو ية كثيرة، وأثبتوا ذين خالطوا النبي ال كر نقلوا إلينا أحاديث نبو
 أن المخالطة المتكررة شرط من شروط الرواية المتكررة. 

إن التعرض لخدمة أبي العباس من قبِل أحد الرواة، يخلق تناصا حجاجيا مع 
ية معيطات الإسناد في علم رواية الحديث في  يعة الإسلامية، وهذا أمر من شأنه تقو الشر

يات، ينتمي إلى الفضاء  يحاء بواقعية الخ بر المذكور، لأن المتلقي الذي يخاطبه ابن الز الإ
 التداولي الإسلامي، وهو ما يعزز أنه على دراية بأدبيات رواية الحديث النبوي. 

  -سمعت -ي مستخدمة في نقل الخ بر )حدثنوقد أظهرت مصطلحات "الأداء" ال
يات، وذلك  حضرت...(، تحريِ َّ مطابقة "الحق" في عملية الإسناد التي يضطلع بها ابن الز

" الذي يحيل على مرور الخ بر من حدثنيما يتضح بالنظر إلى القيمة الإسنادية لمصطلح "
ها شأن في إثبات مرجعية قناة ذاتية مؤتمنة، أضف إلى ذلك، مصطلحات أخرى ل

"؛ فمثل هذه الألفاظ لها قيمة إثباتية كبيرة، لأنها تحيل  حضرت" و "سمعتك " الأحداث،
 هكما تحيل  على سياق النقل بجميع ظروف ن القائم بتسجيل سلسلة الإسناد،إلى ذات المدو ِ 

 الحضور ...(.  -الممكنة )السماع
انطلاقا من هذه المعطيات التحليلية؛ يمكن القول إن الإسناد في أخبار أبي العباس 
يقة التي يفُهم بها في الأخبار الأدبية، ففي الأدب يؤتى بالإسناد  السبتي يبدو بخلاف الطر

ين جو حكائي أسطوري  يضُفي على المحكي طابعا عجائبيا، وهذا   -ما تقوم به من أجل تكو
عبارة "زعموا" الإسنادية في الأخبار المبثوثة في كثير من المدونات -على سبيل التمثيل 

لقديمة، مثل "ألف ليلة وليلة" و"كليلة ودمنة" وغيرهما، أما الأخبار الصوفية، السردية ا
العلمي البحت، بدقته وصرامته وإحالته  مات، فيأتي الإسناد فيها بمعناه وخاصة أخبار ال كرا

 على الخارج.
يلية التي يمكن الخلوص إليها في هذا الصدد، تتلخص في كون  والنتيجة التأو

نصوصا رمادية اللون، خيالهُا واقع وواقعها خيال؛ ومعنى ذلك أن أدبيتها الأخبار الصوفية 
يبة منه، ولذلك يحصل الخلاف حول طبيعة التلقي الذي  لا تنفصل عن الواقع وتظل قر



 85 علامات

 321 

ية ووقائعها، وتبرز أسئلة من قبيل: هل يجب التعامل  يجب التفاعل به مع معطياتها الفكر
ية علمية بالنظر إلى امع هذه النصوص على أنها نصوص إخبا لتزامها بأساسيات الإسناد ر

 ؟ أم يجب التعامل معها بوصفها نصوصا أدبية متقاطعة مع عوالم الخيال والعجب؟ العلمي
وكيفما كانت الإجابة عن هذا الإشكال، فإن الخلاف حول هذه النصوص، 

يجعلها بها من دائرة المحتمل المتعدد التي تحيط بالإنتاج الأدبي، و أقرب إلى التلقي  يقر
يل الواسع   .الأدبي المفتوح على التأو

 المستوى التركيبي: -2
تتباين أخبار أبي العباس السبتي من حيث البنية التركيبية، وطرائق التشكل، وصور 
البناء. ومن بين أنماط التركيب التي وقفنا عليها في مدونة البحث، تلك النصوص المتسمة 

لدلالة شديدة التكثيف. ولعل هذه الميزات التركيبية تصدق على بالقصر الشديد، والقائلة 
ياء بن عبد الله قال: سمعت أبا العباس السبتي : الخ بر التالي "حدثني أبو الحسن علي بن زكر

 .8"أنا هو القطبيقول: 
ِّغ متن هذا الخ بر دلالة قولية واحدة تمظهرت في عبارة موجزة: جملة اسمية  يبلِّ ِ

ية مسندة إلى ضم ير المتكلم. وعلى الرغم من بساطة الخ بر، فإنه لا يفقد إشارات تثبت خبر
يات، يتكلم  سرديته، فهو نص سردي انطلاقا من "كونه يشتمل على سارد، هو ابن الز
يا، وموضوع أو مذكور، هو أبو  ية معلوم، هو أبو الحسن، علي بن زكر بضمير المتكلم وراو

غ التحمل والإسناد  .9" ، )حدثني قال سمعت(العباس السبتي، وصِي َّ
التركيبية المتسمة والواقع أن مثل هذه الأخبار، لا تناسبها إلا هذه الصورة 

يا ضاقت العبارة"، عسلفظ النفري في عبارته المعروفة: "إذا ات "الضيق"، حسب ب ت الرؤ
لأن دلالتها ثقيلة حقا )الإخبار باكتساب صفة القطبية الصوفية(، وتؤدي معنى لا يناسبه 

 التوسع والاستطراد، بحكم متطلبات السكوت عن التفاصيل في الثقافة الصوفية. 
بة الحديث ع بة والحق أن هذا الكلام يحيلنا على مبدأ صوفي مهم، وهو صعو ن التجر

، 10قصور العبارة عن الإحاطة بمعاني الوجدان المتسعة، والعميقة الروحية الصوفية، بسبب



                                                                                           مقومات الصياغة الأدبية في النثر الصوفي                                                                               

 321 

ب، ووغير المتاحة للفهم الظاهري ح إلى سبب آخر يرسخ صعو ة الحديث من الصوفية من لِّم َّ
يدة بة الفر ، وهو التخوف من البوح بأسرار قد تفضي إلى استغراب السامع عن هذه التجر

بين على التصوف إلى  أو لجوئه إلى الإنكار العنيف لما يسمعه، وهذا ما دفع عددا من المحسو
ِص الاعتذار عن البوح التمثل بالبيت الشعري الشهير لابن المعتز،  : والذي يلخ 

ا لستُ أذكْرُه     فظنُ َّ خيرا ولا تسَْألْ عن الخ بَر  11قدَْ كان ما كان ممِ َّ
فرغت في نمط تركيبي إلى جانب الخ بر المذكور،  ية أخرى أُّ نقف على أصناف خبر

يات  مغاير. يا أحد امن ذلك خبر يقص فيه ابن الز لصالح ين، بأسلوب سردي ممتع. رؤ
 الخ بر، حتى يسهل علينا تحليله: تواليات السردية المكو نِة لهذا الم اخترنا هنا أن نقدم أهم وقد

رأى رجل من أهل البيت النبي َّ )صلى الله عليه وسلم( في النوم وشكا له حاله،  -
 فأجابه: البخلُ أضر َّ بك. 

عنه، فقال:  مر  عليهما )الرائي والنبي( رجل معروف بالصلاح. وسأل الرائي النبي َّ  -
 البخلُ أضر َّ به. 

باق.  -  سأل الرائي النبي عن أبي العباس، فقال له: هو من الس ُّ
يا وحصول حكاية أخرى في اليقظة. -   12انتهاء الرؤ

. وهذه الترابط السردي بين أحداث الخ بر تجسد هذه المتواليات السردية علاقات
رهَا  م جيدا من طَرف شخصياقلنا من البعد الدرامي؛ لأنها تنالعلاقات يحكم تطو ُّ ت لم تقُي َّ

يا، ، وتصل بنا   إلى شخصية السبتي الذي حاز السبق في الرالنبي وانتهت إليه الأحداث، ؤ
 بالتفوق.بعدما أثنى عنه النبي ، وشهد له 

نها الخ بر  وأثناء الاسترسال الحادث في المقطع الخ بري نصادف قصة بسيطة تضم َّ
لصالح "من الأولياء الأخفياء من أهل أغمات لا يمسك شيئا، الرئيس، وهي قصة الرجل ا

يتستر بالأبواب ...". وتضمين هذه القصة يحيل على البنية  بما تجرد من أثوابه فيوثر بها و ور
يعمد الراوي إلى سرد حكاية أخرى  يا ستنتهي، و بيان ذلك أن الرؤ حصلت المركبة للخبر، و

ياتها يا والحكاية في الواقع. والحاصل من هذه  مجر النقلة أن الخ بر احتوى خطابين، هما: الرؤ



 85 علامات

 321 

يا أعقبها السؤال عنها  الواقعية، وسياقات السرد الداخلية تفسر اندماج الخطابين؛ فانتهاء الرؤ
 !في الصباح

وعلى الرغم من تباين التركيب الخاص بأخبار الولي السبتي، فإن خطاب السرد 
 ما حاجة هذه الأخبار إلى السرد؟ إثارة سؤال مهم:ذا ما يدفعنا إلى حاضر في جميعها، وه

يات أراد بتأليفه كتاب "التشوف" التواصل مع القراء، وأهم م ا لا ننس أن ابن الز
بلد الأولياء الصالح ين ذوي المرتبة ال كبيرة أراد أن يقنع به متلقيه العام، أن المغرب يعُد ُّ 

أحوال يحتاج القارئ إلى التعرف إليها، ل كي والقدْر الرفيع.  ومن المعلوم أن الأولياء لهم 
يات أن  ولأجل ذلك ن دعوى الصلاح الذي ينسبون إليه،يتأكد م َ شعر ابن الز ه سرد

أمر واجب في سياق التأثير في القارئ، ودعوته إلى قصصَ ال كرامات وأحوال الصلاح، 
 . دعوى "صلاح زهاد المغرب وعباده" تقاسم

 :السمات السردية-3
ية وغير نقصد ب    السمات السردية في هذا المقام، تلك الإجراءات البلاغية اللغو

ية مستمدة من سياقات  ية )السردية( التي تخلق في النصوص طاقة جمالية تأثير اللغو
، والسياق 13متعددة، مثل السياق النوعي )الخطاب الصوفي(، والسياق الداخلي للنص

للخطاب. فما هي أبرز السمات السردية التي التواصلي المؤسس لعلاقات الأطراف الداخلية 
 ترخي بظلالها على أخبار أبي العباس؟ 

يات: حضرت مجلسه ] يقصد أبا العباس السبتي[ مرات فرأيت مذهبه  يقول ابن الز
دقة، وكان يرد سائر أصول الشرع إليها"  .14يدور على الص َّ

احظة. ومن عنُي يثبت تتبع أخبار أبي العباس في كتاب "التشوف" دقة هذه المل
يحث عليها.  دقة و بي، سيتبي ن أنه كان يعُظ مِ الص َّ بة التصوف لدى هذا الولي المغر بدراسة تجر

دقة، في هذا المقام التحليلي، بوصفها سمة  سردية لها طابع اشتغالي ونحن ننظر إلى الص َّ
ل،  صدقة" في القصص الواردة في الأخبار المعنية بالدرس؛ أي إن "ال يطبع عددا منمفص َّ



                                                                                           مقومات الصياغة الأدبية في النثر الصوفي                                                                               

 311 

هذه الأخبار ليست مجرد مضمون عابر، إنما هي طاقة بلاغية مؤثرة في صياغة النص كما 
 تثبت ذلك المعطيات التحليلية التالية:

يق السلوك  يه أبو العباس عن "ابتداء أمره"، أي عن بدايته في طر في خبر يرو
حتى أجهده الجوع والولاية، يسرد حكاية حدثت معه، ومفُادها أنه خرج سائحا متوكلا، 

ية  ية فيها مسجد، فصلى ولبث في مكانه. وفي ذلك الوقت كان أهل القر والنصب، فبلغ قر
بعدما شاهد صاحب البقرة الولي السبتي وهو  يبحثون عن بقرة ضلت ولم يعثروا عليها. و

  15، ثم رجع إلى داره فوجد البقرة.جاءه بطعام يسدُّّ به رمقهجائع، 
كرامي الملتبس بالاشتغال يتها انطلاقا من بعدها ال تؤسس هذه الحكاية خصوص

لسمة "الصدقة" داخل الحكاية، فهي من أفضت بالحكاية إلى أخذ تشكلها النهائي؛ السردي 
حيث أن كل الأحداث أخذت معناها انطلاقا من علاقتها الوظيفية بهذه السمة؛ فقد 

 ي )الصدقة(. انتهت عقدة الحكاية )اختفاء البقرة( بعامل الإنفاق الخ ير
دقة تطبع مدونة الأخبار السبتية وتؤسس لتفردها  والمقصود هنا، أن سمة الص َّ

ياه بإرجاع ما  بالتصدقالصياغي؛ ففي حكاية أخرى، يأمر السبتي أحد أصحابه  واعدا إ
سبتي مبلغا أنفقه مضاعفا، فيستجيب الرجل لأمر شيخه، فتأتيهما امرأة تمنح صاحب ال

بعة دراهم  ثمكبيرا من المال،  يت منك نطعا ببلد داي بأر تقول له: "كنت قد اشتر
ونصف درهم ثم طرأ على أهل داي ما طرأ من الجلاء عن بلدهم وافتراقهم في البلاد 

  16".وبقي لك عندي ثمن النطع إلى الآن فخذهعام تسعة وخمسين وخمسمائة، فافترقنا 
لقارئ، وذلك ما تحقق تحوم حركية هذه الحكاية حول تحقيق التعجيب في نفس ا

يبة. وغرابة الاتفاق في هذا الوعد يعود  يقة غر إلى لها بعد حصول وعد السبتي بطر
 .  ؛ فبفضل بركتها حصل ما حصلالصدقة

انطلاقا من هذه الوظيفة التي تضطلع بها "الصدقة " بوصفها سمة سردية منتشرة في 
_الحجاجي في عدد من حكايات ابن -أخبار أبي العباس، يمكننا أن نستشعر البعد التوجيهي 

يات عن الولي السبتي؛ لأن إكبار الصدقة في حبكة الدعوة إلى تثمين  الحكايات، معناه الز



 85 علامات

 313 

سيرة أبي العباس نفسِه،  هالقيمة الإنسانية، والدعوة إلى العمل بها. وهذا أمر تؤكد هذه
 فهو الرجل المعروف بالقولة المأثورة: "الوجود ينفعل بالجود".  

يمكن الحديث عن سمة أخرى تتحقق السمة السردية المرتبطة بالجود، وإلى جانب 
حتى في الأخبار السبتية البسيطة، وهي سمة تمجيد الذات، والحديث عنها في إطار الثقافة 
يبا؛ فال كثير من المتصوفة اتخذوا من الحديث عن ذواتهم محور مصنفات  الصوفية ليس غر

يمكن رصد هذه النز عة في ما ينقل عن أعلام الصوفية من كلام يمج دِ الذات كثيرة، و
يقة فيها ما قد يبدو للقراء أنه "مبالغة"، يعلي من الشأن، بطر يد  و بة أبي ز ولنا في تجر

 هذا الزعم. البسطامي وغيره من الصوفية شاهد على صحة 
ياء قال: سمعت أبا العباس يق يات: "حدثني أبو الحسن علي بن زكر ول: يقول ابن الز

 17.أنا هو القطب"
يؤكد هذا الخ بر النزوع إلى الإعلاء من شأن الذات، لأنه يورد معلومات بشأن      

تحصيل صفة دينية يترُك أمرها في العادة لأفعال الرجل المعني وكراماته، حتى تُخ بر عنها، 
كلة وتؤكدها، ل كن طبيعة النظر إلى الذات من قبِل عدد من المتصوفة، لم يخلق لديهم مش

 في مسألة عرض الذات بأسلوب الإخبار عن الأنا بدون حواجز أخلاقية.

السمة الأولى في كتاب "أخبار أبي  ووقبل أن نختم هذا المحور، نشير إلى أن التأريخ ه
يات لم يدون أخبار أبي العباس إلا لغرض تخليد ذكرى هذا  العباس السبتي"، فابن الز

بالجملة، فإن شأنه من عجائب الزمان، الولي، وهذا ما يصرح به في مقدمة  الكتاب. يقول: " و
، فواضح أن فعل المؤلف استجاب لحاجة 18وإنما أثبت من أخباره ما ينوب عن العيان ..."

 . المهتمين بأمور الولاية والصلاح التأريخ لمناقب أبي العباس، وإدامة ذكره بين
 خلاصة:

في كتاب "أخبار أبي العباس السبتي"، يتخذ من  أعلاه إلى أن الخ بر الصوفينبهنا التحليل    
مستواه الإسنادي المنفتح على ثنائية الخيال والواقع مدخلا إلى دائرة الأدب، ثم إن 
يات عن مناقب  صياغته التركيبية،  على تنوعها وتشعبها، تتضمن السرد، لأن إخبار ابن الز



                                                                                           مقومات الصياغة الأدبية في النثر الصوفي                                                                               

 312 

لم تعَرَْ من سمات سردية تترجم  الولي السبتي لها خصوصية سردية واضحة ، وهذه الخصوصية
بة أبي العباس السبتي الصوفية، كما تترجم مقاصد التادلي من جمعه أخبار الولي السبتي.   تجر

                                                           

بة الصوفية  1  ية الصوفية أثرت في وعي الأديب الصوفي على نحو ظاهر: "إن التجر يشير حسن بنيخلف إلى أن الرؤ
وأن يتوسل إلى إنتاج المعرفة الصوفية أو الأدبية بأدوات ير نظرته إلى الأشياء، الأديب أن يغ /فرضت على الصوفي
بي نموذجا. دار كنوز المعرفة، الأردن، طتنسجم مع تجربته . 9112، 1". بلاغة الرسائل الصوفية، رسائل ابن عر

 . 92ص: 
يا  2   ضاقت العبارة".هذا ما تخ تزله مقولة عبد الجبار الن فِري المشهورة: "كلما اتسعت الرؤ
يرى محمد المصطفى عزام أن الصوفية اعتمدوا الإشارة في كتاباتهم، اعتقادا منهم أنها "أجدى وأبلغ من العبارة  3 

يل، مطبعة فيدي  بة والتأو )المباشرة( في البوح بالمواجيد والمعاني الذوقية أو التلميح لها". المصطلح الصوفي بين التجر
 .121، ص: 9111، 1برانت، المغرب،  ط 

يات التادلي 4  منشورات كلية  تحقيق: أحمد التوفيق.: التشوف إلى رجال التصوف وأخبار أبي العباس السبتي. ابن الز
باط، ط  .1221، 9الآداب بالر

دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، : الخبر في الأدب العربي، دراسة في السردية العربية. محمد القاضي 5 
 .211ص:  .1221

 .454كتاب التشوف. ص  6 
 . 454نفسه. ص:   7 
 .445كتاب التشوف. ص:  8 
ية الأدب المغربي والأسطورةجعفر ابن الحاج السلمي:  9  . منشورات جمعية تطاون أسمير، المغرب، فصول في نظر

 .25. ص 9112
يل. ص: انظر بشأن هذه القضية ،  محمد المصطفى عزام : المصطلح الصوفي بين التج 10 بة والتأو  .144ر
 .125ديوان ابن المعتز . حققه وقد م له : عمر فاروق الطباع . دار الأرقم، بيروت، د . ت . ص:  11
 . 445-444كتاب التشوف. ص:  12 
 .12. ص:  9111، مصر، دار العين انظر: محمد مشبال: البلاغة والأدب، من صور اللغة إلى صور الخطاب.  13 
 .452: كتاب التشوف. ص 14 
 .454كتاب التشوف. ص:   15 

 .444 -445كتاب التشوف. ص:  16
 .445كتاب التشوف. ص:  17 
 . 451كتاب التشوف. ص:  18 



 58 علامات

 311 

 

ياء الصوفية، أو طاقة الفراغ   الفيز
 مصطفى العطار

 
لما كان المنجز الصوفي موسوما بالغنى والتعدد، كانت إمكانية التلقي مشرعة على 
يع تسلم إلى فتوحات جديدة تكشف عن لا نهائية المعنى، وتستوجب التحلي بجرأة  مصار

الاعتساف. إن القراءة التي  علمية قد تبدو للبعض تجنيا على نص قولناه ما لم يقل إلى حد
ير وخلخلة لمفاهيم ظلت محتفظة بدلالاتها التقليدية  نرتجيها لمواقف النفري تنطوي على تثو
يك ما يثوي فيها من بركان معرفي  المبثوثة في المصنفات الصوفية، دون أن نعمل على تحر

رقة السائد. يعكس موسوعية التصوف ومقدرة المشتغلين به على الحفر والاستبطان ومفا
يات  ولعل حضور مشهد ال كون في هذه المدونات، يحتم علينا الاستعانة ببعض النظر
يائية التي قد تسعف في تفجير المعنى وتجاوز القراءة الابتذالية التي سقطت في القولبة  الفيز
والاجترار، وكان من محصلات هذا التصنيم، السقوط في تلق صوفي يدور في فلك محدود 

دود، تتناقله الألسن وكأنه نهاية الأشياء. بيد أن تاريخ العلم راكم قضايا ومناهج ومعنى مق
يلها أن تتضايف مع التراث الصوفي، وتكشف لنا عن مناطق معتمة  جديدة يمكن لمناو
ية  يعد مفهوم الفراغ من بين المفاهيم المركز لطالما احتاجت إلى من يتعهدها بالإضاءة. و

ياء الكمية أن تلبس هذا المفهوم لبوسا التي تحضر في مواقف الن فري؛ فكيف يمكن للفيز
 جديدا؟  

يات  Vacuum energyلئن تجرد الفراغ من المادة، فهو ذو طاقة  وفق النظر
ياء ال كوانتا إنه تلك القوة المعتمة التي تسمح  ؛(1)أو ال كم ال كسمولوجية الحديثة وفيز



                                                                                           الفيزياء الصوفية أو طاقة الفراغ                                                                                       

 311 

يع تمدد ال كون واتساع كن أن ندرك الفراغ مع النفري إلا بوعينا ومن ثم فلا يم ؛(2)هبتسر
مفهوم الكتلة، ولا يمكن أن نعي فلسفته العميقة إلا انطلاقا من ضده/السوى. ورغم تحرر 
ية، فهو يعيش الفراغ بما تهبه الطاقة من إمكان للانطلاق نحو اللامحدود؛  النفري من الغير

بدون لأن توسع ال كون لا يكون إلا بطاقة الفراغ الهائلة المخ تفية في فضائه اللانهائي، و
الفراغ لن يكون لل كون معنى أو قيمة، وتصبح المادة متحيزة بأحياز تحد من انطلاقها، 
بالأطوال المعروفة؛ فأي شيء يشغل حيزا يعتبر مادة،  يتأتى لنا قياسها بوحدات القياس و و

؛ غير أنها تفقد وزنها إذا تحركت في اتجاه ال فضاء الخارجي. لذلك؛ وكتلة المادة لا تتغير
فالفراغ عند النفري هو فراغ من كل شيء إلا من تلك الطاقة الدافعة والمحركة، وهي 
المسؤولة عن إحداث التوازن بين أشياء ال كون، أو هي تلك المادة السوداء غير المرئية التي 

اغ يكتنفها الغموض، وهي أكبر بأضعاف من كتلة ال كون. هكذا؛ يمكن أن ننظر إلى الفر
عند النفري باعتباره طاقة تعمل على توسيع كسموسه الروحي وتهبه القوة ليندفع كانفجار 
أعظم نحو المطلق. وليست الطاقة هذه سوى طاقة الوقفة بعد أن نفضت مظاهر السوى، 
ليطرح النفري معها كل شيء، قبل أن يستحيل كيانه إلى طاقة تحفزه لركوب أهوال 

ل عن السوى )الطاقة المرئية( واتصال بالطاقة الحافزة )المادة المخاطرة؛ فهي بذلك انفصا
ياضة والمجاهدة والسفر بما هو وعي لا يتأتى إلا  المجهولة( التي تتشكل جسيماتها وتتفاعل بالر

 للخاصة؛ فيما يبدي العامة تعلقا بالسوى وتمجيدا لمظاهره.
هو تعلق ال كون كله سوى، ونفض السوى هو نفي لكل شيء، ونفي كل شيء 

بالفراغ، والفراغ طاقة، والطاقة لا تتشكل إلا انطلاقا من تواشج مكونات المادة؛ لذلك 
يمكن أن نعد الفراغ عند النفري نسبيا لا مطلقا، والتحرر من عناصره هو بمثابة معادل 
يف الحاصل في النفس بطاقة عظيمة تملأ هذا الفراغ  لخلق عنصر بديل يعوض التجو



 58 علامات

 311 

وتسمح له بالانطلاق نحو المبتغى بسرعة لا يمكن قياس تدفق موجاتها دينامية جديدة، 
يع تمدد ال كون: " وقال  للجواز نحو ال كونية؛ إنها بمثابة تلك القوة المعتمة التي تسمح بتسر
لي: جزت ال كونية، فأنت بين يدي. فسمعته يقول: )كن(؛ فقال لي: جز )كن( فإنها 

 .(3)"كد ال كونية لئلا يهبط بك عن مقاممستم
إن الفراغ جواز وعبور نحو ال كونية، وهو انفجار تلك الطاقة الروحية العظيمة حتى 
تدرك المطلق؛ فتتوقف حيث الحقيقة الغيبية التي لا يشهدها إلا خاصة الخاصة شهودا بلا 

يك بما هو إشيء  لا من الوقفة بما هي طاقة. يتماهى ذلك مع مفهوم الفراغ عند إدغار كانز
بالتموج والارتجاي متسم بالديناممجال كوانت على عكس  ؛(4)جية واللاثبات، و

بطت الفراغ بغياب المجال. إن مجال النفري هو ذاك  ال كسمولوجيا الكلاسيكية التي ر
ية ، ليصير القلب المتمدد بحب الله، الذي يفيض طاقة وارتجاجا بفعل الفراغ من الغير

امتلاء بطاقة روحانية تخفف من غلوائه وتجعله أكثر استقرارا. الفراغ طاقة والامتلاء 
 طاقة؛ الأولى طاقة دافعة، والثانية طاقة جاذبة.  

انتقال النفري من عالم السوى إلى عالم المطلق عبر الفراغ، هو بمثابة المكافئ  
اقة اليانغ، وتشكل طاقة الين التي لاشتغال الطاقة الخارجية بشكل جاذب نحو الأرض/ط

هي تلك القوة الأرضية المندفعة في اتجاه الخارج، وتتجه هاتان الطاقتان نحو سطح الأرض. 
  Kushiوتبعا لذلك؛ كل ما على سطح الأرض نتيجة لتقابل ثنائية اليانغ/ الين بتعبير كوشي 

نابعة من المطلق، وتكون  وإعمال هذا التقابل وفق منطق النفري، تكون طاقة اليانغ (1)
يولد هذا التواشج بين الطاقتين فراغا يجعل الواقف يتحرر  طاقة الين صادرة عن السوى، و
ية، وتتحول الطاقتان إلى طاقة واحدة في  من الطاقة الأرضية لتتغشاه طاقة المطلق العلو



                                                                                           الفيزياء الصوفية أو طاقة الفراغ                                                                                       

 311 

 جسم واحد، انسجاما مع نفي الضدية الذي آمن به النفري في فكرته حول استواء
 الأضداد.

ولما كان النفري واقفا بين يدي الله تعالى، كان منفصلا عن عالم الوجود بشكل 
انعدم فيه الإحساس بالسوى، وحضر فيه عالم الشهود؛ فالوجود يستأثر به الله، والشهود 
يضطلع به الواقف، ووجود النفري جزء من وجود الله، لانحشاره في الوقفة وانغماسه في 

يشة مقام التجلي؛ ف هو كائن أثيري خلف الوجود وراءه وأدار ظهره للغير، فأصبح ر
تتهادى في المل كوت حرة طليقة إلا من إحساس واحد يتمل كها؛ هو الإحساس بالشهود، 
بقاء على المسافة بين الشاهد والمشهود لكيلا يكون هناك حلول واتحاد بالمعنى السائد  مع الإ

الشيء وملازمته له ملازمة قوة وانصهاره  في شطحات الصوفية؛ حيث حصول الشيء في
فيه، وحيث الاتحاد: "شهود الوجود الحق الواحد المطلق الذي الكل به موجود بالحق، 
فيتحد به الكل من حيث كون كل شيء موجودا به معدوما بنفسه، لا من حيث أن له 

شيء، ولا يقول النفري: "وقال لي: ما أنا في  .(6)ل"وجودا خاصا اتحد به، فإنه محا
خالطت شيئا، ولا حللت في شيء، ولا أنا في شيء، ولا من ولا عن ولا كيف، ولا ما 

 .(7)ا"دي، وحدي أظهرت ولا مظهر إلا أنينقال، أنا أنا، أحد فرد صمد وح
هي وقفة يعي من خلالها الواقف أن ثمة مساحات بيضاء تتجاوز الحد وتتأبى على 

؛ أحد فرد  العد بين واقف يقف على تخوم المطلق يقيم في حضرة الله، وموُقف هو هو و
 صمد، لا يخالط شيئا ولا يحل في شيء.

إن وقوف الأشياء هي حركتها في مقاماتها؛ إذ لكل منها موقف له حدوده إلا 
القلب الإنساني المبدع، فهو لا يقف في شيء ولا يقف فيه شيء، وحركته الدائمة هي 



 58 علامات

 311 

بين المطلق، مواقفه الدائمة؛ لأن كل ما في العا لم المادي/ الملك، والروحي/ المل كوت بينه و
 .(8)في مكوناته، وفي كل اختراق له موقفهو يخ ترق ال كون ف

-------- 
 هوامش

ياء الكمية؛ يراجع:-1 فيرنر كارل هايزنبرغ؛ وخاصة "مبدأ  للتوسع أكثر في إدراك الفراغ بصفته مادة في الفيز
يته في ميكانيكا  ال كم. اللايقين"، ضمن نظر

2-  Hervé Poirier et autres, « Le vide aura-t-il unifié la théorie », in (Science et vie) n 1029, juin 

2003, pp 60-61, dossier (Le vide est plein d’énergie). 
بري، مكتبة المتنبي، القا-3  .216 هرة،لمواقف والمخاطبات، للنفري محمد بن عبد الجبار، تصحيح آرثر يوحنا أر
1-  Edgard Gunzig, « Créer l’univers à partir du rien » in La recherche N° 352, Avril 2002 p 89. 

الديوب سمر، الثنائيات الضدية، بحث في المصطلح ودلالاته، سلسلة مصطلحات معاصرة، المركز الإسلامي -5
 .51، ص 2117، 1للدراسات الاستراتيجية، ط 

، 1992بد الرزاق، معجم مصطلحات الصوفية، تحقيق وتقديم وتعليق عبد العال شاهين، دار المنار الكاشاني، ع -6
 .49ص

 .81المواقف والمخاطبات، ص -7
يا،  -8  .334، ص  211الجنابي ميثم، حكمة الروح الصوفي، دار المدى للثقافة والنشر، سور
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                           الفيزياء الصوفية أو طاقة الفراغ                                                                                       

 311 

 
 صدر حديثا

 

 



 58 علامات

 931 

 

 *الترجمة وخطاباتها
 

 مركز جاك أميو –أنطوان بيرمان 
 وتميأعبد الرزاق ترجمة : 

 
 

أقترح ها هنا فحصا وجيزا لمختلفِ "الخطابات" القائمة حول الترجمة. سيتعلق الأمر 
بتحليل تلك الموجودة أصلا، ثم باقتراح واحدٍ آخرَ. وأتمنى أن يخفف من حدة هذا الزعم، 

جديد" متجذرا في أعرق التقاليد. سينبثق نظري في الأمر عن أفق كونُ هذا الخطاب "ال
رِاً"  شخصي ثلاثي الأبعاد: كوني مترجما، من ميادين متعددة ومن لغات مختلفة، وكوني "منُظَ 
للترجمة، أحاضر في المجمع الدولي للفلسفة، ثم كوني عضوا ضمن هيئة حكومية فرنسية، هي 

بية العامة للغة الفرنسية ير سياسة في الترجمة.المندو  ، التي تعمل، الآن، على تطو
 الخطاب "التقليدي" عن الترجمة:-

يةِ"، إذ يعتبرون أنفسهم حدسيين وحِرفَيِ ينَ.  لا يحب المترجمون، عادة، حديثَ "النظر
بي في هذا المجال، خطابٌ  ، مع بداية التقليد الغر ورغم ذلك، فقد رافق النشاطَ الترجمي َّ

بتعاقب القرون، تراكمت عندنا نصوصٌ )حتى لا نذكر سوى أشهر حول الترجمة. ه كذا، و
يس دو ليونSaint-Jérôme) ، والقديس جيرو(Cicéron)شيشرون ـ الأسماء( ل  Fray)، وفراي لو

Luis de Léon) ولوثر ،(Luther) ودي بيلاي ،(Du Bellay) ودولي ،(Dolet)  ،
يفارول  .A.W)أ. و. شليجل، و(Humboldt)لدت ، وهامبو (Herder)، وهيردر(Rivarol)ور
Schlegel) وجوته ،(Goethe) وشلايرماخر ،(Schleiermacher) يان بر ، (Chateaubriand)، وشاتو

بوشكين بنجامان (Valéry)، وفاليري (Pouchkine)و باوند (Benjamin)، و ، وآرمون  (Pound)، و
بن بورخيس (Armand Robin)رو بونف (Borges)، و  Octavio)، وأوكتافيو باث (Bonnefoy)وى، و



                                                                                           الترجمة وخطاباتها                                                                                                       

 941 

Paz)  إلخ... هذا الخطاب هو، في المجمل، خطابُ ممارسي الترجمة، وإن كان يقترن، في ،
كل عصر، بخطاب غير الممارسين، الذي لا ينتهي إلا انعكاسا له وتكرارا. وأسميه الخطاب 

ليد الثقافية "التقليدي". فهو تقليدي من جهتين: أولا، لـكونه قادما إلينا من عمق التقا
بية، وثانيا، لأنه ينتمي إلى عالم تعُدَ ُّ الترجمة فيه إحدى ركائز النزعة التقليدية، أَيْ  الغر

دِ بشيء مثل التقاليد.  ِ الناسِ، المحد َّ ،  (Traduzione tradizione)الترجمة تقاليدأسلوبِ حياة
يبَ والبعيدَ، يطاليون، فبتوحيدها الماضيَ والحاضرَ، القر َ التي  يقول الإ ُ الثقافة ُلقَ حُِ الترجمة ت

 تسُْتكَْشفَُ، هي الأخرى، باعتبارها مجموعة من التقاليد.
: يكون تحليليا وصفيا غير متجانسيتميز هذا الخطاب بخصائص ثلاث: فهو، أولا، 

يا" بالمعنى  تارة وتوجيهيا تارة، غنائيا تارة، وتأمليا تارة، سجاليا تارة، وقَلَ َّ ماَ كان "نظر
بما كان أول نص "نظري" حول الترجمة هو نص شلايرماخر: "عن الم عاصر. ولهذا، ر

 .(1)(1281الطرائق المتعددة للترجمة" )برلين 
يلثم إن هذا الخطاب، ثانيا،  بصورة مدهشة: قليلٌ من الـكتب، والعديد من  هز

النقدية" ا هذا المتن بنظيره من النصوص "ن  رسائل والتصديرات، إلخ. فإذا قارالحواشي وال
تاج أن المترجمين التي أنتجها الأدب حول ذاته، منذ النهضة على الأقل، وجب علينا الاستن

ينَ جدا في الحديث عن نشاطهم. إذ يتم كل شيء كما لو أن الترجمة لا تجرؤ على كانوا مقُتَ رِ 
من خلال صيغة معينة من الخطاب. ومع ذلك، فإن هذا الخطاب، على  فرض نفسها

ُ قراءتهِ ومعرفتهِ، لأن معرفتنا به ما زالت  الرغم من م َلزْمَنُاَ تعَلَ ُّ ي هزُاله، غني، غني جدا، و
 سيئة جدا.

بين أنصار "اللفظ"،  بخلاف  أما الخاصية الثالثة، فهي أن هذا الخطاب كان موسوما 
يتأسس هذا الخلاف )الذي سنعود إليه  وأنصار "المعنى" الذين كانوا دوما الأغلبية. و

( على القدرة المزدوجِة لفعل الترجمة، وليس على "تفضيلات" اجتماعية أو ذاتية، لاحقا
 يمكن تبنيها بهذا الخصوص.



 58 علامات

 949 

لَ عددٍ من الخطابات  وفي مقابل هذا الخطاب التقليدي، شهَدَِ القرن العشرون تشَكَ ُّ
الجديدة عن الترجمة، التي كانت تارة خطابات "موضوعية"، وتارة أخرى خطابات 

َلنْرََ، بدءاً، الخطابات "الموضوعية"، وهي أحيانا قطاعية )مرتبطة بمجالات "تجارب ". ف
يات العامة للترجمة(.  محددة(، وأحيانا أخرى عامة )النظر

 الخطابات الموضوعية القطاعية:-
ية )أو السيميوطيقا(، والأدب  إنها، في المقام الأول، خطابات اللسانيات، والشعر

نبا تلك الخطابات عن الترجمة القانونية والتقنية والشفهية )الترجمة المقارن. وهنا سأطرح جا
ية( جانبا، لـكونها خطابات نفعية، وغير نسقية بما يكفي، مع فوارق طفيفة  .(8)الفور

للترجمة من تحليلات قليل نسبيا، وأبرزها تحليلات  اللسانياتإن ما خصصته 
بسون يا، بأن الترجمة  (Nida)ونيدا  (Catford)وكاتفورد  (Jakobson)جاكو . وتقر اللسانيات، نظر

موضوع أساس بالنسبة إليها، وعملية تستلزم منها بيان إمكانها من عدمه، إذ يتعلق الأمر 
، بظاهرة تفاعلية بين لغتين، تعُرَ فِهُا من خلال صَورْنَةَِ المفهوم السائد فيما يبدوبالنسبة إليها، 

لُ إلى صي بسون: "البحثُ عن التكافؤ في التباين"، للترجمة. هكذا، يتُوَصَ َّ غ، كما عند جاكو
يبا،  يد بحيث يهمل، كلُ يِ اً تقر يفا لفعل الترجمة، هو من السعة والتجر فتجترح اللسانيات تعر
يخية، إلخ... كأن كل  بعُدْيَْها المكتوب والنصي، دون الحديث عن أبعادها الثقافية والتار

ع" تصُرِ ُّ اللسانيات على إدراجه في مجال اختصاصها، هذا يحيل على عدم اهتمام بـ"موضو
بية –صُدْفةًَ  –لرغم من كونها وفرت على ا الإطارَ المقولي َّ للتحليلات السيميوطيقية والأسلو

 للترجمة. لمَِ عدمُ الاهتمامِ هذا؟ سيكون مفيدا التساؤل عن أسبابه.
ية  أما  َ شكلا من النص المترالشعر ُ الترجمة ابط أو الميتانص. وإذا كانت ، فتعَتْبَرِ

ية، فيما يخصها، تهمل بعده اللغوي.  اللسانيات تهمل البعد النصي لفعل الترجمة، فإن الشعر
جيرار جينيت، حيث أطراس نلمس، هنا أيضا، شيئا من عدم الاهتمام كما يبدو جليا في 

. بناء على هذا، تحليلات المحاكاة الساخرة والمعارضة والمحاكاة أعمق من تحليلات الترجمة



                                                                                           الترجمة وخطاباتها                                                                                                       

 941 

ِ للترجمة في  ِ والقابلية ة َ بنياتِ الترجمي َّ ية تبدأ بالكاد )مع طفرة لوتمان( دراسة فإن الشعر
 الأعمال الأدبية، دون الحديث عن دراسة البنيات النصية للترجمات نفسهِا.

، الذي يدرس تفاعلاتِ الأنظمة الأدبية، أن الأدب المقارنلم يكن في وسع 
يلا. ولشدة تأخره، صار ينتج الآن تحليلات حول مكانتها ضمن المتون يتجاهلَ الترجم ة طو

سةَ، اهتماما متزايدا بالترجمة، وهو  الأدبية، بل إننا صرنا نجد فيها، على مستوى المعرفة المؤس َّ
يين". ومع هذا، فليست الترجمة بالنسبة إلى الأدب المقارن  ُ اللسانيين و"الشعر ما كان يعَوُز

نماط تفاعل النصوص، ولا يستطيع تناول حقل الترجمة على هذا النحو الذي سوى أحدِ أ
فَِ بالمعنى الواسع.  يتجاوز، بالضرورة، حدود "الأدبي" مهَمْاَ عرُ 

 الخطابات العامة:-
يات" الترجمة، وهي قائمة على أساس مزدوج:  يتعلق الأمر بما يسمى، اليوم، "نظر

(، واللسانيات (Steiner)تاينر ششر )كما هي الحال عند هرمينوطيقا الفهم في القرن التاسع ع
يعني هذا، في البداية، أن هذه  (Mounin))كما هي الحال عند نيدا ومونان  والروسيين(. و

يات ليست مستقلة أبدا، وأنها ليست سوى جزءٍ أدنى من كلٍ  أوسع وعلى هذا  .النظر
بيلني (Vinay)النحو، يدُْرجُِ فيناي  دراسة الترجمة ضمن "اللسانيات   (Darbelnet)ودار

يف مبتسر للترجمة  يات تنطلق، هي الأخرى، من تعر التطبيقية". ثم إن هذه النظر
"، فتصير، بهذا، مج برة على بناء نماذج  باعتبارها "صيرورة للتواصل البيَـْلسِاَنيِ ِ

حيانا، وأ وتنتهي، باطراد بديع، إلى اقتراحات ذات طبيعة توجيهية ومنهجية. تصنيفية،
يات، كما في الخطابات القطاعية، من متخصصين ليسوا مترجمين، مما  تصدر هذه النظر
ين" و"الممارسين"، حيث يحتقر هؤلاء "الأبنية المجردة"  رِ يفسر الفجوة الصارخة بين "المنظ 
يقية البكماء لهؤلاء. غير أن هذا ليس الأهمَ، ذلك أن هذه  يحتقر أولئك الأمبر لأولئك، و

ية شاملة وفريدة لفعل الترجمةت تتأسس على افتراض أنه من الممكن إنشاء الخطابا ، نظر
سواء تعلق الأمر بالشعر، أو المسرح، أو النثر الفني، أو الفلسفة، بنصوص تقنية أو قانونية، 

بة أو متباعدة، حية أو ميتة، منطوقة أو مكت بة، فصيحة أو لهجية، بأول بلغات متقار و



 58 علامات

 943 

مة، بترجمة عبر وسيط أو بترجمة ذاتية، إلخ... إنها خطابات تتناسى أن أو بإعادة ترج ترجمة
فضاء الترجمة هو فضاءٌ متعددٌ بامتياز، متباين، وغير قابل للتوحيد. مؤُكدٌَ أنهم محقون في رد 
يقية الساذجة للمترجمين الذين لا يرون إمكانية قيام أي خطاب عام حول نشاطهم.  الأمبر

على اختزال جميع أنماط الترجمة في مبدإ  –بحجة "العلمية"  –تنا لـكن، هل يعني هذا قدر
بأي ثمن؟ يد؟ وإذا ما أمكننا فعل ذلك، فعلى أي أساس؟ و  فر

يا آخر صار، منذ بضع سنوات، يتشكل حول الترجمة، وهو ذاك  صحيح أن متنا نظر
يفان زوهار  وجدعون  (Even Zohar)الذي يمثله ما يسمى "مدرسة تل أبيب" )إ

بعون محاور برنامجها، أينما وجدوا )مثل جوزي  (Gidéon Toury)يتور (، وكل ُّ أولئك الذين يت َّ
يات التقليدية،  (José Lambert)لومبير  في لوفان(. ذلك أن "مدرسة تل أبيب" تعارض النظر

يةٍ عن "الأدب المترجَم" وعن موقعه ضمن "الأنساق المتعددة"  الدوغمائية والتوجيهية، بنظر
يفان زوهار وتوري الانطلاق من مفهوم مبتسر لفعل الترجمة،  للأدب. يرفض إ و

كين بضرورة دراسة ما يعُدَ ُّ "ترجمة"، في هذا النسق الأدبي )أو الثقافي( أو ذاك.  متمس ِ
ية، وإلى تأسيس  بهذا يسعيان إلى تجنب عقبة المعيار َـرجَْمِ و ، يكون، هو الآخرُ، علِمْ  للم ت

ً من علِمٍْ لكل " يلات" البيثقافية. غير أن بمقدورنا، على كل حال، التساؤلَ عما جزءا التحو
ً في ذاتها. ذلك أن معرفة كهذه، رغم  إذا كانت هذه المعرفة الوصفية المحضة للترجمة كافية

يات التقليدية، تضع بين قوسين سؤال  يد النظر الترجمة. فح ين نقول،  حقيقةإفلاتها من تجر
مات "الحقة" نادرة، فنحن لا نصدر عن مفهوم دوغمائي لفعل على سبيل المثال، إن الترج

بة بخصوصه، يتعلق الأمر فيها بحقيقة  هنا  .العلاقة بالأعمال الإبداعيةالترجمة، بل عن تجر
ين متن غني حول مجمل الركام "الـمتُرَجَْمِ"  –تبلغ وصفية "مدرسة تل أبيب" التي تسمح بتكو

وهكذا، ينبغي للافتراضات المسبقة عند هذه المدرسة  مداها. –وتحديداته السوسيوثقافية 
ية"  بما كانت فكرة "نظر يات السابقة( أن تخضع لنقد نسقي، فر )كما افتراضات النظر

. وهذا، طبعا، إذا (3)للترجمة، هي نفسها )ولنا عودة إلى ذلك( وصفية محضة َ فخٍ د ، مُجرَ َّ



                                                                                           الترجمة وخطاباتها                                                                                                       

 944 

ية" بالمعنى الصارم، كما يجري ت فليس كل  .قديمه في مجال العلومأخذنا مفهوم "النظر
يةً.  خطاب ممفصل نظر

 الخطابات التجريبية:-
ين، وضع خطابان آخران، بشغف، الترجمةَ نصب عينيهما، ليس  خلال القرن العشر

ية. الأول هو الخطاب  ية، بل، بالأحرى، وفق صيغة تصور فمن  .الفلسفيوفق صيغة نظر
، تبقى الفلسفة معنية، كأقرب ما يكون، خلال ضرورة ترتبط بالمآل الحديث لتساؤلاتها

، (Gadamer)، وغادامير (Heidegger)، وهايدجر (Benjamin)بالترجمة، كما نرى ذلك مع بنيامين 
يدا  يس (Derrida)ودير ، وفي ميدان الفكر المسمى "تحليليا"، مع فيتجينشتاين (Serres)، وسير

(Wittgenstein)  ين الأمر بـ"فلسفة الترجمة"، بل بما يبعث  . ومع هذا، فلا يتعلق(Quine)وكو
ومن هذا المنطلق، فإن  أكثر على الح يرة، وهو التشابك بين فعل التفلسف وفعل الترجمة.

 فكر هايدجر هو في جزئه الأكبر، ليس سوى اشتغال بالترجمة.
، وهو معني بالترجمة بصورة مضاعفة. أولا، التحليل النفسيأما الثاني فهو خطاب 

ُ الترجمة" يعُدَ ُّ مشكلةً. لأن التحل يد، حيث "مصير يل النفسي مرتبط بنص تأسيسي ٍ لفرو
يل يف، أحيانا، بواسطة عبارات الترجمة، والتحو يد نفسه يمارس التعر و  وثانيا، لأن فرو

Übertragung هذه الأخيرة التي تعني "ترجمة" باللغة الألمانية. ومع هذا فليس ثمة "تحليل ،
ية نفسية" لها، بل هناك متن متُنَاَمٍ من التأملات تجتهد لتعميق نفسي للترجمة" ولا  "نظر

ية بين التحليل النفسي وفعل الترجمة، في إطار تأمل أشمل حول الذات  الصلة الجوهر
يره لا يمكن  واللاوعي واللغة واللفظ. ولا يمكن تجاهل هذا المتن، على الرغم من أن تطو

 ن وحدهم.أن يكون إلا صنيع المحللين النفسيي
 الترجماتية:-

الخطاب الأخير، أقصد الذي ما زال يجهل كونه كذلك، لـكنه يلوح اليوم في 
ية الذكاء  ية المعلومة ونظر يتشكل حاليا في الملتقى بين نظر الأفق، هو تكنولوجي، و

 ِ سمَ يِه بية. أُّ بالنسبة إلى هذا الترجماتيةالاصطناعي، وعلم المصطلح واللسانيات الحاسو . و



 58 علامات

 941 

اب، يشكل مجموع العمليات التي يأخذها العلم والتقنية بعين الاعتبار، نظاما واسعا من الخط
التبديلات والتقليبات والحسابات التي يبدو ملائما تحليلها من منظور الترجمة، بالمعنى العام 
والمجرد لـ"التبديل" من كل شيء إلى كل شيء، ومعنى "النقل الشامل حيث، في الوضع 

َ الحسابية للعمليات (4)اب كل شيء"الأمثل، ينس ية . فالترجماتية هي )وسََتكَُونُ( النظر
ِ في المجال التكنولوجي أو في الواقعِ المـدُْركَِ تكِْنوُلوُجِياً، ومن بين ما نجد  الترجمية المتحك مِة
َ فيه، البحوثُ الملامسة لمواضيع الترجمة بواسطة الحاسوب والتحليل  يضة خطوطَها العر

 اللساني للغات الطبيعية.-مياتيالمعلو
بالمجال التكنولوجي، تتجاوزه بكثير.  المفترضيبدو جليا أن الترجماتية، رغم ارتباطها 

للترجمة بواسطة الحاسوب مصمما، منذ  (Weidner)فعلى سبيل المثال، كان نظام وايدنر 
هو إنتاج خطاب البداية، لترجمة..الكتاب المقدس. ولذلك فمن الواضح أن هدف الترجماتية 

يبا سيأتي  نظري تداولي يلامس مجالات الترجمة كلها، بما في ذلك المجالات "الأدبية". وقر
تهَا، لتحقيق هذه الغاية. بل ها  َ السيميوطيقا ووظيفي َّ ية ُ بنيو اليوم الذي سَتضَمُ ُّ فيه الترجماتية

 نسيء تقدير درجته. هي المعلوميات، ومنذ الآن، ترَجُ ُّ ممارسة الترجمة رجَ اً ما زلنا
غير أن هذا العنصر الحسابي لفعل الترجمة، الذي ترتبط به الترجمة، يطابق، بشكل 
مثير للاستغراب، بعدا حسابيا "للأدبي" نفسه. ذلك أن نصا هو، أولا، نسق قادرٌ، وملُزْمٌَ، 
أن يكون موضوعا لإجراءات الترجمة التي، هي بدورها، نسقية. والأكثر من هذا، أن 

پو (Hölderlin)، وهولدرلين (Novalis)لأدب، ومنذ نوفاليس ا ، (Valéry)، وفاليري (Poe)، و
يل  ، والشعراء والشكلانيين الروس، صُم مَِ، هو نفسه، باعتباره "حسابا"، حتى (Musil)وموز

 إن ما تعلنه الترجماتية مرتبط، بشكل خفي، بمآلٍ ما حديثٍ "للأدبي".
يد لنفسه أن يكون "علميا"، محروم ومع ذلك كله، فإن هذا الخط اب الجديد، وهو ير

من نقد ذاتي خاص به: فلا يمكن التفكير في التكنولوجيا بمفرداتها. ومن أجل الشروع في 
 ذلك، لا بد من الخروج من "لغة" التكنولوجيا، وهو ما لا تستطيع الترجماتية القيام به.

 



                                                                                           الترجمة وخطاباتها                                                                                                       

 941 

 الترجميات:-
الخاص بفعل الترجمة، من حظ خطاب آخر  لقد كان تناول عنصر النقد الذاتي

اقا  ،الترجمياتمختلف تماما، أقترح تخصيصه بمصطلح  على الرغم من أن البعض كان سب َّ
 إلى استعماله للإشارة إلى معرفة موضوعية للترجمة.

يبية.  وهكذا، فإن الترجميات هي تفكير الترجمة في ذاتها انطلاقا من طبيعتها التجر
بة، هاتان مقولتان لم تكَفُ َّ الفلسفة عن النظر فلنحاولْ تدقيق هذ يف. تفكير وتجر ا التعر

بنيامين، (Husserl)، وهوسرل (Hegel)، وهيجل Fichte)، وفيخته (Kant)فيهما، مع كانط  ، و
بة، حين ترتد إلى ذاتها،  وهايدجر. ولم تكف عن النظر في وحدتهما. ذلك أن التجر

بة" أتم،  َ ارتداد لتتمالك نفسها وتصير "تجر بتعبير أدق، فليس التفكير غير تصبح تفكيرا. و
ية" التي تسائلها الفلسفة.  كهذا، يتم عبر وسيط هو اللغة الطبيعية. وتلك هي البنية "النظر
ولـكن، ليست الفلسفة وحدهَا من يفعل، فالأدب، أيضا، يسائلها، منذ الرومانسيين حتى 

، هذا الذي يصرح بخصوص الكتابة باعتبارها ذاكرة، أن "السلطة الـمفُكَ رِةَ (Proust)بروست 
دٌ أن الروائي انطلق، فيما يبدو، من تجارب منفردة، لـكن هذه  هي كل شيء" فيها. ومؤُكَ َّ
ُ أن الكاتب "لا يتذكر إلا  بخصوص هذا، يذَكْرُ ُ بواسطة تفكير الكتابة. و م التجارب تعُمَ َّ

" َ (5)العاَم َّ ي ، حيث يعُرَِ فُ فعلَ الكتابة بوصفه الزمن المستعادردُِ ذلك في المقطع نفسه من . و
بداعي في ذاته وقابليته للترجمة مرتبطان  .(6)ترجمة. فبالنسبة إليه، تفكير العمل الإ

ية الاستعادة النقدية لتجربة هي الترجمةإن الترجميات، إذن، هي  ، وليست نظر
بما،  ضبطها. ستأتي لوصفها وتحليلها، ور

بة المنجزة في الترجمة أبعادا   :ثلاثةتتضمن التجر
بة  ، في مستوى يتخطى ما الاختلاف والائتلاف في اللغاتأولا: يعيش المترجم تجر

يقيا في هذا الموضوع. ذلك أن هذا الائتلاف  يمكن للسانيات والفيلولوجيا ملاحظته امبر
 وذلك الاختلاف يظهران في فعل الترجمة نفسه.

بة  ثانيا: بداعية  قابليةيعيش تجر  .عدمهامن  للترجمةالأعمال الإ



 58 علامات

 941 

بة  ، باعتبارها موسومة بإمكانيتين متعارضتين: أن تكون ذاتها الترجمةثالثا: يعيش تجر
. يتضح، من هذا، وجود بنية خلافية في كل بعد، للفظ تدوين إعادةأو  للمعنى ترميما

الية" لفعل الترجمة. تسعى الترجميات، وهي الأصل في الجدل القائم حول الطبيعة "الإشك
بة الترجمية، مواصِلة بهذا المسيرَ  إذن، إلى إعادة التفكير نسقيا في هذه الأبعاد الثلاثة للتجر
حيث توقف الخطاب التقليدي، أي على عتبة النسقية. ولم يعد الأمر متعلقا بخطاب عن 

بة الخلافية في  أبعادها الثلاثة. فهو لا "علمي" ولا الترجمة، بل بخطاب متجذ ر في هذه التجر
يض( اللسانيات والسيميوطيقا والأدب  "أدبي. كما أنه لا يعوض )ولا يطمح إلى تعو
المقارن،...إلخ. لـكنه يتموضع، بالأحرى، إلى جانب هذه المعارف. إنه، بالنسبة إلى 

يل  نقد "منسوج" إن ال (Musil)الترجمة، نظير الخطاب النقدي للأدب عن نفسه. ألم يقل ميز
التفكير في الذات المتأصل في فعل من الأدب؟ أما خطاب الترجميات، فهو يتأسس على 

 .الترجمة
ل الفرَجْاَتِ، يجعل الترجميات  إن كون نطاق الترجمات غير مقفل، بل متشظيا يتخل َّ
نا من الواقع، ذلك أن نطاق  خطابا ليس بالمنغلق الذي يضع نصب عينيه حقلا معي َّ

 تحديدا، ليس "حقلا" بالمعنى الذي يتخذه هذا المفهوم في العلوم. الترجمة،
ية شاملة وموحدة لفعل  ترفض الترجميات، في المقابل، ومنذ البداية، فكرة نظر
يةٌ من هذا القبيل ممكنة سوى في أفق ترميم المعنى، وهو ما يمثل بعدا  الترجمة، فليست نظر

يا، في الترجمات. إنه با لفعل القاسم المشترك بينها جميعا، لـكنه الأكثر حقيقيا، لـكن ثانو
إشكالا كذلك، كونه يخفي بعدا آخر أهم: الاشتغال باللفظ. ذلك أن كون الترجمة 

يا، وثقافيا، بل ودينيا في التاريخ.  اشتغالا باللفظ هو ما يجعلها تلعب دورا أخلاقيا، وشعر
 مهام الترجميات:-

 جميات.فلننظر الآن في المهام الممكنة للتر 
"مخطئة"،  –تاينر شكما يقول  –ثمانين في المائة من الترجمات هيسلبية، بما أن  أُولاها

فالأحرى تحليل العوامل المشو هِة الفاعلة في فعل الترجمة والمانعة من بلوغه غايته الحق. تلك 



                                                                                           الترجمة وخطاباتها                                                                                                       

 941 

 ُ يد  تحليلية الخلل. تعَنْىَ تحليلية للإتلافأو  تحليلية  للخللمهمة )في الحياة بما سماه فرو
النفسية( "الخلل في الترجمة"، أي عدم تحقق فعل الترجمة أبدا )بشكل تام(، حتى حين 

س "الخلل في الترجمة" لبوسا عديدة، لـكنه يظل لصيقا بكل ترجمة. يتلب َّ  يكون ذلك ممكنا. و
بكون فعل الترجمة، باعتباره ترميما للمعنى )وهو كذلك  تحليلية الإتلافوتهتم 

رةً من تفسخ اللفظ في الأعمال المؤل َّفةَِ. تتمظهر هذه الصيرورة، هنا أيضا، في دوما(، صيرو
صفة سلسلة من النزعات المشو هِة التي تشتغل أثناء الترجمة )أراد المترجم ذلك أو لم يرد، 
وأذعن لمعايير ثقافية وأدبية وأخلاقية،... أم لم يذعن(. ليس هذا الإتلاف سلبيا فحسب، 

ته أيضا، ذلك أن إحدى الوشائج الممكنة بين الإنسان وأعماله هي، بل إن له ضرور
ذلك، هادمتان  (Montaigne)ني يتحديدا، الإتلاف. فالتحشية والترجمة، كما استشعر مونت

 للأيقونات.
للترجميات في توضيح ما يتعلق في الترجمة، بشيء آخر غير تبليغ  الثانية المهمةتتمثل 

ية  و أخلاق  إنه الاشتغال باللفظ. فهو ميدان المضامين وترميم المعنى:  للترجمة، بالنظر  شعر
 إلى أن الأخلاق والشعر لا يوجدان سوى في "احترام" )مراعاة( للفظ.

، إذ للترجمات زمنيتها الخاصة بزمنية أفعال الترجمة وتاريخيتها المهمة الثالثةوتتعلق 
فات. يفتح هذا التفكيرُ في زمن فعل الترجمة المرتبطة بزمنية الأعمال المؤل َّفةَ واللغات والثقا

يخية": كتابة تاريخ الترجمة في النطاقات التي كانت فيها أحد  المجالَ لدراسةٍ ذات طبيعة "تار
ين اللغات والآداب. سَيظُْهرُِ هذا  العوامل الأساس )المجهولة بعدُ باعتبارها كذلك( في تكو

، الشبيه بعمل ميشيل فوك يخي ُّ لتا، دوما وفي كل العملُ التار و، أن الترجمة والكتابة شك َّ
ية لتاريخٍ للترجمة، هي أن التاريخ نفسه يبدأ مع  ً أصلية. ولعل المفارقة المركز مكان، وحدة

 الترجمة.
في تحليل الفضاء الجمعي للترجمات، دون خلط هذا العمل بوضع  المهمة الرابعةتتمثل 

بة هذا الفضاء انطلاقا من محاور متباينة "نماذج تصنيفية"، مهما كانت دقيقة. يمكن م قار
تماما. فترجمة كتاب أطفال لا يخضع "للقوانين" ذاتها التي تخص كتابا للراشدين، كما أن 



 58 علامات

 941 

بطبيعة الحال  –ترجمة نص تقني تختلف عن نص علمي أو قانوني أو إشهاري أو تجاري أو 
م "أدبي"، علما أن الفضاء "الأدبي"، بدوره، متباين في ال – إلى ما  –تحديدا  –أساس ومقس َّ

بناء على هذا، فلا يتُرجم نص  هو "تحفة أدبية"، وما ليس كذلك، رغم كونه "أدبيا". و
مكتوب بدارجة كما يتُرجم نص مكتوب بلهجة، ولا يتُرجم نص كتبه أجنبي بالفرنسية 

ا تقُْرأَُّ "إعادة مثلما يتُرجم نص كتبه فرنسي بالفرنسية. ولا يمكن لترجمة أولى أن تقُرأََ كم
ترجمة"، ولا ترجمة ذاتية "كترجمة عبر وسيط"، ولا ترجمة من لغة "بعيدة" كترجمة من لغة 

يبة"، إلخ... فكل هذا غير قابل للتوحيد.  "قر
ير تفكير  المهمة الخامسةتتجلى  ، الذي يمكننا القول إنه المترجِم عنللترجميات في تطو

لترجمة. فالمترجِم، بالنسبة إلى هذه الخطابات، كائن المنسي الـكبير في كل الخطابات عن ا
يعيشون  دون سمُكٍْ، "شفافٌ" و"منُمْحٍَ"، إلخ... وهكذا أيضا يتصور المترجمون أنفسهم و
وضعهم، سواء كانوا "تقنيين" أم "أدبيين". غير أن الأمر ليس على هذا الوجه، حيث 

لُ "سِيرَِ" مترجمين، كأمثا  (A.W Schlegel)وأ.و. شليجل  (Amyot)ل أميوت بمقدورنا، هنا، تَخيَ ُّ
بان  تتضح فيها علاقة المترجم  لمصائر ترجمات، وتحليلاتٌ (Armand Robin)وأرمون رو

باللغات الأخرى.  باللغة الأم و هذه، في حدود علمي، منعدمة  فتحليلية المترجِمبالكتابة و
يبدو المترجِم والترجمة في  تماما. وضمن ترتيب الأفكار نفسه، سيكون ممكنا دراسة كيف

الأدب، فهما في الواقع، قلَ َّ ما يظهران، لـكن ظهورهما هذا يكون، في كل مرة، قوي 
 الدلالة.

، مَخفْيِاّ  على تحليل لماذا كانت الترجمة، في كل وقت، نشاطا  المهمة السادسةتقوم 
سا، سواء كان اشتغالا باللفظ أو ترميما حرُ اً للمعن شا ومبخ َّ  ى.مهم َّ

، لو صح هذا التعبير، وذلك وفق الترجمة تخومفي استكشاف  سابعة المهماتتتمثل 
ين:  محور

نطاقاتٍ أخرى: نطاق القراءة  -على تخومه "الأفقية"  -يلامس نطاقُ فعلِ الترجمة 
يلات والتبديلات من كل صنف، سواء كانت أدبية  يلات"، ونطاق التحو ونطاق "التأو



                                                                                           الترجمة وخطاباتها                                                                                                       

 911 

ية "للترجمة المعممة"، تشمل أو فنية أو علمية، إلخ.. . وكم هي شديدة، هنا، غواية تشييد نظر
بقية أَضرْبُِ "النقل". لقد أذعن لهذه الغواية الرومانسيون الألمان و دةَ" و تاينر ش"الترجمة المقي َّ

". إن مهمة الترجميات تتجلى، بالأحرى، في مفَْصَلةَِ Changeتبديل وسيرس، وفي فرنسا، مجلة "
 لتحول هذه دون الخلط بينها.كل نطاقات ا

را في المعنى الاستعاري حين تأتي لتحديد -على تخومها "العمودية" -وتعرف الترجمةُ  تغي ُّ
الوجود. هذا الاستعمال، الذي  –حتى  –جوهر الأفعال الكلامية أو الكتابة أو الفكر أو 

يا، مستقرِ أصلا في الخطاب اليومي،  رَ بفعل أجيال يصَُي رِ "مفهوم" الترجمة استعار لـكنه تَجذَ َّ
 متعاقبة من المؤل فِين، تمتد، على الأقل، إلى القرن الثامن عشر.

ية(Hamann)هامان   (7): أن تتكلم، هو أن تترجِم من لغة ملائكية إلى لغة بشر
ينا تسفيتاييفا  يق على (Marina Tsvetaïeva)مار : أن تترجم )...( هو أن تعيد فتح الطر

ب فورا، )...( وأشياء أخرى أيضا. إذ لا نمرر لغة في لغة أخرى فقط آثار يجتاحها العش
يلـكه  إلى اللغة الروسية، كما سينقلني  (Rilke))الروسية مثلا(، بل نجتاز النهر كذلك. أنقل ر

 (.2)يوما إلى العالم الآخر
 .(9)بروست: الراجح، لو كانت ترجمةٌ تامة للـكون ممكنةً، أن نصير خالدين

: ليس ثمة سوى مجلدٍ واحد. وحين يموت الإنسان، فلا (Ros Bastos)روس باستوس 
يعني ذلك أن هذا الفصل انتزُعِ من صفحات الكتاب، بل ما يعنيه هو أنه ترُجِْمَ إلى لغة 

 .(11)أفضل. هكذا يتُرَجَْمُ كل فصل
ية عمودية للترجمة لا يمكن تجاهلها: يمكننا الحديث عن  الترجمة ها هنا استعار

ية. الأخرى دةَ مثل نواتها الأكثر سر  التي تتوارى في الترجمة المقي َّ
للترجميات في إنجاز "نقد للعقل الترجمي"، أي رسم حدود  المهمة الثامنةتتجلى 

صلاحيته. فليس في مقدور الترجماتية، المأخوذة في التيار الجارف لإدماج التكنولوجيا في 
ية ال بستمولوجية والثقافية، وحتى السياسية. لقد اللغات، أن تضع بنفسها حدودهَا الضرور إ



 58 علامات

 919 

صار هذا الأمر لازما، إلى درجة أن الترجمة اليوم ولجت تماما فضاء "السياسات" )والشأن 
 السياسي عموما(.

على تحديد علاقات الترجميات، باعتبارها خطابا للترجمة، مع  المهمة التاسعةتقوم 
ين أساسين من العلاقة مع الأعمال . تكتسي هذه المهمة والنقد التعليقالتأليفية:  نمطين آخر

فُ أحيانا بكونها نشاطا نقديا )إنه   الترجمة عبر النقدمن القيمة البالغة ما يجعل الترجمة تعُرَ َّ
ُلحَْقُ بالنشاط النقدي )من الرومانسية الألمانية إلى  تاينر(، كما أن التعليق شعند باوند(، أو ت

خرى، علاقات حميمية، كما بينت ذلك التأملات الفلسفية والترجمة، يقيمان، من جهة أ
ين.  والدينية والنفسية في القرن العشر

. مستقلة معرفةللترجميات في تحديد شروط مأسستها باعتبارها  المهمة العاشرةتتمثل 
بحثٍ. إذا كنا نعتبر الترجمة أساسية بالنسبة إلينا، وأنها  يسٍ و يتعلق الأمر بتدقيق شروط تدر

نا جميعا، وأن قدر الإنسان "بابلٍ" هو قدر ترجمةٍ، وكذلك سيبقى، فإن شيئا مثل تعني
الترجميات يجب أن يوجد باعتباره معرفة ممأسسة، حتى وإن لم تفض هذه المعرفة إلى علم، 

َلزْمَُ تدقيق صيغها الفعلية( Übersetzungwissenschaftعلم ترجمة   . جزء من هذه المأسسة )التي ي
بيةن تسميته هو ما يمك بية كهذه، الترجمة على التر يل تر  (11)ترجمية*بيديا. إن من شأن تنز

يمس في المحصلة   –من هذا الطراز، أن يغير مكانة الترجمة وصورة المترجم في ثقافتنا، و
 للترجمة. عمليا تدريساكل ما يرى نفسه اليوم  –بطبيعة الحال 
التي يقيمها كل تفكير حول الترجمة  للترجميات بالصلة المهمة الحادية عشرةتتعلق 

التي يتبع لها تحديدا، حتى وإن كان طموحه هو إنشاء خطاب "كوني".  الترجمة تقاليدمع 
فالـكيفية التي تتجلى بها إشكالية الترجمة ليست هي نفسها في التقاليد الفرنسية والألمانية 

اليد الشرق الأقصى. وليست في تق – بالأحرى –والأنجلوساكسونية والروسية والإسبانية و 
هي نفسها في "بلد صغير" لغته وطنية فقط، أو في بلد كبير لغته عابرة للأوطان، وفضاؤه هو 

 نفسه، متعدد اللغات أحيانا.



                                                                                           الترجمة وخطاباتها                                                                                                       

 911 

يخي  يجدر بالترجميات، إذن، أن تدرك ذاتها باعتبارها خطابا واقعا ضمن التار
 –طلاقا من هذه الوضعية والثقافي، وأن تدرس الخطابات الأخرى حول الترجمة ان

تهِاَ َّّ ٌ بالفضاء وضَْعيِ يات نيدا تتراءى إشكالية في الترجمة، خاصة . وهكذا، فخلف نظر
يتكند ـ الأنجلوساكسوني، وخلف هذه الكتابات أو تلك ل يفيم إ إشكاليةٌ  (Efim Etkind)إ

با  سباني، إشكالية خاصة بالفضاء الهي (Yerba)خاصة بالفضاء الروسي، وخلف تأملات يير
ية وتطبيقات أكتافيو باث أو هارولدو دي ك  Haroldo de)مبوس اوخلف الأبنية النظر

Campos)يكية، إلخ... ترتبط الترجميات دائما، إذن، بالفضاء -، إشكالية ترجمية لاتينو أمر
اللغوي والثقافي الذي تنتمي إليه، ومن الواضح أن محاور التفكير الـكبرى التي اقترحناها 

رس في التقاليد الفرنسية للترجمة، وإن كان ذلك بغرض الاعتراض عليها. لا هنا، تنغ
ينقص ذلك شيئا من كونيتها، بل ينبه إلى ضرورة وجود حوار بين مختلفِ تقاليد التفكير 
يصح هذا الأمر كذلك، في العمق، على الأدب والفكر والمسرح والتحليل  الترجمي، و

 النفسي.
-------- 

 .679 – 678، صص:1929، دجنبر 4، العدد 34مجلد مجلة ميتا، ال -*
 .5891أوروب، روبريس،  –، تولوز، منشورات ترانس أبراج بابلتنظر ترجمتي لهذا النص المفتاح ضمن -9
ار هذا نشير، بخصوص الترجمة التقنية، إلى أعمال ب. فولكارت، وبالنسبة إلى الترجمة القانونية، إلى أعمال ج. ك جيمعلى الرغم من -2

 )أوتاوا ومونريال(
نظريات الترجمة « النظرية الوصفية تُجري عملية رجوع مُتَخَف ِّ إلى المعيارية. ينظر: كنلم تيبقى متحتما، على أي حال، النظر فيما إذا س-3

 .5891، بودابست، كونلينينيو آني بريسي، ضمن  »تمييز الأدبي الوظيفية و : الحقول الخِطاَبيةواقتسام 
 .5891، باريس، مركز بامبيدو، للامادياتاورد في: -4
 .801، ص:3، منشورات بلياد، ج المستعادالزمن -1
للعمل  سابقة. فالقابلية للترجمة بنية (Traductivité) الترجمية، وبين (Traduisibilité) القابلية للترجمةوجب التمييز، هنا، بين -1

 عملأما الترجمية، فتحيل على كون النص نفسه بتحليل العمل نقديا.  (Criticabilité)تجعله "قابلا للترجمة"، مثلما تسمح القابلية للنقد 
م" للنثر الرفيع.ترجمة.   يتحدث باستيرناك، في هذا الصدد، عن "التوتر المترجِّ

 ، تر:ج. ف كورتين.57، ص:5890، باريس، 53، مجلة شعر، العدد جماليات في طور التخلق-7

 ، تر: ب. جاكوتي.57، ص: 5893منشورات غاليمار، ، باريس، مراسلات ثلاثية-9

 .190، ص:5893، باريس، منشورات غاليمار، الصبيحة عند أميرة غيرمانت-8

 ، تر: أ. بيرمان.5877، باريس، بيلفون، أنا الأعلى-50



 58 علامات

 913 

بستراهلن )ألمانيا الفدرالية(، والكوليج إن كون عصرنا يسير نحو بيديا من هذا القبيل، هو ما يشهد عليه إنشاء الكوليج الأوربي للمترجمين -55
سوى التفكير الذي يأتي )مع تطوير  الترجمياتالدولي للمترجمين بأرليس، وكثير من "مراكز الأبحاث" في الترجمة، في كل مكان تقريبا. وليست 

 وتعميق( ليدعم ويضيء نشاط هذه المراكز والكوليجات.
على معنى التربية في دلالتها العميقة، أي باعتبارها تجسيدا للعبقرية اليونانية في تنشئة المواطن  ( اليونانيPaideiaيحيل لفظ "بيديا" ) -* 

البيديا: تكوين الإنسان السوي في المدينة اليونانية القديمة. ويعطيه أفلاطون، في السياق ذاته، معنى التربية باعتبارها علاجا للنفس. ينظر: 
 م[.، وارنر جيجر. ]المترجاليوناني

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                           الترجمة وخطاباتها                                                                                                       

 914 

 
 صدر حديثا

 

 



 58 علامات

 511 

 
 "الآن "و "هنا "و  "نا أ "

يه يل مقام التلفظ في جنس البورتر  حول قرائن تأو
 

 آن بياريت جيسلين
 : محمد  الشنكيطي  ةترجم

 
يه، كما أنهومر  أساسيا "الزمنية  "يعتبر بعد  يا بالنسبة للبورتر ة بالغ الأهمية في عملي كز

. فالإحالة على مكون (3)روف تزفتان تدو على نحو ما بينه عتباري للفرد،اتحديد الوضع ال
( مساء ظهيرة أو أو خلال الظلال )صبيحةالزمن، وفق هذا الباحث، لا تتجسد فقط من 

خ.. بل تمثل المهد أبيض( ال وأسود داكن أ) و لون خصلات الشعرأو تجاعيد الوجه أ
 ىالحقل كما لون السماء، تفضي ال . إن الإشارات الزمنية، وهي تحدد لونوالرحم الشامل

يه في فن الرسم تزاولادة الفرد في الزمن.  حدوث  ، مع15خلال القرن منت نشأة البورتر
 . غيير شامل وكبير في مكوني الفضاء والتشخيصت

يه كجنس بصريكيف اذن يتمظهر الزم نقول بادئ ذي بدء  ؟ن ويتجلى في البورتر
لتأريخ عبر لون إن الزمن يتجلى ويتمظهر من خلال إشارات مشخصة، هي ضرب من عملية ا

بالإضافة الى حضوروجوه تتجاور ويحاذي بعضها البعض عبر الإطار الأمامي  الحقول مثلا،
يل الوجوه على مستوى محور الاطار خلال عمق الحقل البصري المفعلين و منأ . يتم تأو
 nebeneinanderفإن كلمة ،Clément Lessin (4)كليمون ليسينغ إذ وفق لغة كأنها تتعاقب زمنيا،و 

يلها بإعتبارها حاملة ) جنبا الى جنب   juxtapositionلمانية الحاملة لمعنى الجوارأال ( يتم تأو
على مستوى عمق مر ينطبق أالاقب الزمني )الواحد يعقب الأخر(. ونفس لمعنى التع

يل مشهد في الإطار الخلفيالحقل، الذي يسمح  في زمنيا عن مشهد يقع ، وكأنه سابق بتأو



                                                                                           تأويل البورتريه                                                                                                  

 511 

. فالفرق (5): العاصفة بعنوان  Giorgioneامي، كما نتابعه في عمل تشكيلي للفنانطار الأمإال
 ."هنالك"و "هناك  "و "هنا  "القائم على مستوى الفضاء بين 

. ونحن نحتفظ في "ما لم يتم بعد": ب "ما تم"لى بون زمني، يعمل على مناظرة إيتحول 
، أن نقحم نظام النظرة بله المفيد ،مغريالبنية السردية للفضاء، سيكون من ال أذهاننا بهذه

يهال ونسقيتها فرينو  حتى نذهب مذهب صادرة عن الشخص موضوع البورتر
و بالسابق أ "ما بعد"و "ما قبل"الذي شبه يسار ويمين اللوحة ب:    Fresnault Deruelleدورييل

يلية لنظرة مرشح ما خلال حملة . واللاحقو تخابية ما، ناهو الذي أنجز كذلك مقاربة تأو
يه السياسي الدعائي، بإعتبارها نظرة تتأ رجح بين الإنشداد إلى الوراء ومن خلال البورتر

ريسنو قد يسقطنا . غير إن مجاراة فإستشرافية تطلعية (إلى الأمام )( أو نكوصية إستعادية)
يلي. و  لتركيبة للجسد في علاقاته با Martine Jolyمارتين جولي  بهذا تكون مقاربةفي إغراق تأو

. فاللقطتين الأمامية والجانبية للوحة تحيلان من منظور إقناعافضاء زمنية أكثر ملائمة وال
المبئرة بدورها "الأنا "( تبئر زمنيات متباينة بحيث إن الاولى )اللقطة الأماميةالباحثة على 

. تتيح يةالمبئرة بدورها لمستوى الحكا "الهو"الثانية  في حين تبئر اللقطة لمستوى الخطاب
عتبارها متوالية من اتة من جهة والصورة المتسلسلة )بمقارنة الباحثة بين الصورة الثاب

 عتبارهاامثله من خلال اللقطة الأمامية، بستيعاب الوجه وتا( من جهة أخرى، الصور
. توقف في الحاضر، في حين إن اللقطة الجانبية، في ستعراضاتوقفا داخل مسلسل ال

 .       ستسلام لإغراءاتهاالمستقبل و هي إرتماء في أحضان ض السينمائي،العر
يه الفضا ال كفيلة  إذا كان ال كشف عن الإشارات ؟ءكيف إذن يقدم البورتر

ية، لا يتيح ولوج إلا العناصر بتحديد أبعاد النظرة و ية المواز دلالاتها، في الملفوظات البصر
يه، فإنه يفقد كل ملائم ،الأكثر سطحية في مستوى التلفظ الذي يمحو ة محتملة مع البورتر

يل الجوارتقريبا هذه البيانات عقبة الذي يمثل  إلى تعاق . الشيء نفسه ينطبق على مبدأ تحو
يه يله إلى -الفضاء بتجزيئ  ،.  لا يسمح بالتالي، أي توقف للملفوظفي البورتر الزمن أو تحو

توى التلفظ في حيث يعتبر حذف المكون السردي، خاصية ملازمة لمس .متواليات



 58 علامات

 511 

يه، على نحو ما سنراه لاحقا مع صورة وجنس  وحده توقف مستوى . ((6السيلفيالبورتر
يه يليه آخرالتلفظ وترا تقودنا دراسة . بأن يجعلنا نحس بتعاقب الزمن قادر (جعه )بورتر

ية المعالجة من أجل مقاربة مسألة صورة السيلفي اليوم يه ذاتي، الى تغيير زاو ،كبورتر
ية الملفوظ،الزمن،   .  praxis énonciativeوعمله التلفظ بل من خلال فعل لا من زاو

يه. والذي يتأتى له منح  ينبغي أن نعتبر هذه الخصوصية التلفظية، تحققا للبورتر
. وعلى الرغم ث تتعرض إشارات السرد لفعل المحوالحياة لنموذجه داخل فضاء محاصر، حي
فإن مقولتي الفضاء والزمن  ،(شارات السردي إأ)من ذلك، وفي غياب هذه الأخيرة 

 "أنا ".  تميز إشارات السرد بينمنحا وتقرا الحضور الملموس والحيتشتغلان في خفاء، ل كي ت
هذه الإشارات، على الخالي من كل معالم التشخيص، لتعمل،  هذا الأخير ((ONو  "نحن"و

ان وزمن آخرين، فإن نظرة عن مك "الآن"و "هنا". فإذا كان التلفظ يميز بناء شخصية ما
يه، تعمل على لملمة شمل الالشخص موضوع ا ية الفضاءالبورتر ، نزمنية، وهي تضم-ستمرار

يق حمل المتلقي على الفعل:  متداد للأنا في النحن، ا "ختاروني )أنا( بدل الآخر"اعن طر
فإذا كانت العديد من  .(7)على نحو ما سنبينه من خلال تحليل ملصق دعائي سياسي

يات  التوليفات، يه وكذا التسو المرتبطة بالملفوظات والتلفظات ممكنة داخل البورتر
 الصنفية، فإنها تفضل دائما موقعا وعلى مسافة في وسط الصورة، حيث العقل والعاطفة

ية الذاتيتقاطعان  .  يتحقق داخل المهد، الذي يمنح بالتالي شكلا وصورة رهان تحديد هو
. رضة أو ذات مشاركة أو ذات منحبسة(ذات مستع)أنا ونحن وهم( وكذا ظهورها )

يه، ل كي يت فرغ لمنح مظهر للجسد، ولتقاطع فكأننا بالزمن قد أوقف تحليقه داخل البورتر
 .نتباهات وتشابكها ولحدث الحضوراال

ساد من هذا النوع؟  ؟ كيف يتأسس تقاطع الأجكيف يتبلور هذا الحضور أمامي
يه جماعي، فكيف للفاعلين فيها نفس الاسئلة دائماإنه أن  . عندما نكون بصدد بورتر

ية ؟ يتقمص الواحد منهم جسد الآخر  Shapiroمن إنجاز   Giotoتسمح دراسة مقارنة لجدار

من تجاوز  Alois Riegel (8)وكذا لبورتريهات جماعة من الهولنديين تمت دراستها من طرف



                                                                                           تأويل البورتريه                                                                                                  

 511 

يع قيمي ( 9)وإنجاز على قدرة يحيل التلفظ  وراء( ل كي -)أمام  ثنائية معينين، وعلى توز
يهورمزي   . للأدوار والوظائف داخل البورتر

يا )ايسند التلفظ الذات، وضعا  . جتماعي مااة مسبقة( مطابقا لوضع شفرعتبار
ل خارجية نموذجية وعادية ول كي يستجيب التلفظ لهذه المقتضيات، فإنه يؤسس لأشكا

ستعادة للإشارات أو الأجساد، الإحاطة بتلفظ ان، وبعيدا عن كل . يجب إذومعتادة
يه، داخل مجالات مختلفة وداخل جنيسات البور نخراط،اجتماعي يضمن هذا الا تر

يه الدعاية السياسية يه الس كبورتر يه الفني. ويمكن بالنسبة  ياسي الرسميوالبورتر والبورتر
فيه صورة ما عن نشاط تنعكس هذه الأشكال الخارجية، الإشارة ل لكل مظهر من

لتي من ممارسة تعتمدها هذه الاخيرة ل كي تقدم حول محيطها صورة ما عن نفسها االذات. 
والأثقى  أنا الأذكى": عتباري كأن يقول رجل السياسةاخلالها تتحدث عن وضعها ال

ياءوبالت" يا "أنا الجمال والرشاقة ": الي الأصلح، أو تقول عارضة أز أنا ": ضيأو يقول بطل ر
ليات اللغة . يكون من المفيد في هذا المضمار، أن نبحث في تج...الخ"القوة التي لا تقهر 

يه يتحدث عن نفسه، كما نحدد ال كيفية التي ميتا اللغةالواصفة ) تتمثل بها ( حيث البورتر
من  نتخابية علاقة الفرد بالجماعة. أو نبحث في المعايير التي تحدد،االصورة الفتوغرافية ال

ت وكذا تحققات . تسمح بالتالي، مقارنة للممارسامجلات الموضة مفهومها للجمالخلالها، 
يه، عبر تحولها في  "أنا"بملاحظة بعض التغييرات والتحسينات المميزة لل  جنيسات البورتر

. فما هي المظاهر الخارجية "هم"لتعميم والبناء للمجهول أو في صيغة ا "نحن"صيغة الجمع الى 
وما  ؟متدادات الأنااصية الخاصة، والملازمة لهذه الممارسات أو تلك، التي تقابل والن

مظاهر الخارجية على وصفها جماعتها، التي تعمل هذه البين الذات و القائمة طبيعة العلاقة،
يه بنتباهنااد بعض التواطئات النصية ؟ تستدعي بالكاورصدها عتباره جنسا جامعا ا. فالبورتر
يلتحم كجنيسات، حيث تحققاتها النصية، تتناسل الواحدة منها من  ،(01))محددا(
ع، عن بعض أوجه تصالات والقطائا، عبر ال كشف من خلال سلسلة من الالأخرى

يه الالترابط والتعالق سوابق . تكشف هذه الجنيسات عن ترابطات متزامنة شأن بورتر



 58 علامات

 511 

يف يه التعر ارسات كما تكشف كذلك عن مأو متعاقبة تشهد عن تطور الم القضائية وبورتر
ية )اطابع ال يه الدعائي الستمرار يه االبورتر نتخابي الذي يتراجع ليفسح المجال أمام البورتر

إن تتبع التجليات  بالتالي يمكن القول،. و (00)سم المرشح الفائز(االرسمي بمجرد الإعلان عن 
 .يةشاء سحنات وتشابهات عائلية عملالخارجية والشكلية يسمح بإعادة إن

----------     
 هوامش

5- Todorov  tzvetan  : Eloge de  l individu ,  essai sur la peinture flamande de la renaissanceed le seuil 

2004 . 

2- Anne  Beyaert  Gesline ( semiotique du portrait , De Dibutade au Selfie ) ed De  Boeck Superieur  

2017 rue du  Bosquet 7 B 1348  Louvain la Neuve  1ere  ed  . 531 إلى 535   من صالمقال المترجم . 

3- Todorov op cit 

1-(  lessing clement ( Au  dela des limites de la peinture et de la poesie ) Traduction francaise  

Hermann 1990 . 

. كما نشاهد في أة ترضع مولودها وبمحاذاتها راعي للأغنامالأمامي، إمر طارهاحة تشكيلية تظهر، من خلال إيتعلق الأمر بلو-5 
يفياالإطار الخلفي للوحة، عاص  .فة رعدية تقصف تجمعا سكنيا ر

 .خلال الصفحات القادمة من المؤلف أي من-6
نيكولا سوا ميتران و لرؤساء فرنسيين سابقين أمثال فرانلصقات سياسية م . حيث حللت الباحثة 050.  049ص  ينظر ص -7

 . المترجم  ساركوزي
8- Alois riegl ( le portrait du groupe hollandais , traduction francaise d aurelie   

Dutho , hazan , 2008  

 )المترجم (   -توظف الباحثة المفهومين  من خلال مرجعيتهما اللسانية عند كل ) فردناند دوسوسير و نعام تشومسكي  -1 
يه بإعتباره جنسا جامعا لمجموعة من الأجناس الصغرى -01  المترجم، و الجنيسات أتتحدث الباحثة عن جنس البورتر
ية ينسحب هذا الأمر، بطبيعة الحال، -00  المترجم( . )على الانظمة الرئاسية الجمهور

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                           تأويل البورتريه                                                                                                  

 511 

 
 

 صدر حديثا للأستاذ عبد الأحد السبتي
 

 
 



 

 

 
 
 
 
 
 

 
 مجلة علامات

 مكناس –المدينة الجديدة  321ص ب 
 المغرب
 

 موقع المجلة على الأنترنيت
www.saidbengrad.net 

 s_bengrad@yahoo.fr:   البريد الإلكتروني   

  66600212 98 49 94 - 00212537693246:   الهاتف                                          
 00212537693246:  الفاكس                                                

 
 رهمد 611       الاشتراك في أربعة  أعداد  

 درهم 011اشتراك المؤسسات :                                                                   
 رهم وما فوقد 011اشتراك الدعم  :                                                                       

 عن طريق حوالة بريدية أو إلى الحساب البنكي  سعيد بنگرادتبعث الاشتراكات باسم                                 

 مكناس -البنك الشعبي   2323244242342232

 
 

 ئة الاستشاريةالهي
    محمد الخطابي     عمر حلي      محمد يشوتي     عبد الرفيق بوركي  نور الدين حيمر   -جمال حيمر 

 كمال الحبيب      أحمد راضي   خالد أمين   عز الدين بونيت   نجيب بنداود

http://saidbengrad.free.fr/
http://saidbengrad.free.fr/


Alamat 
Revue culturelle 

 
 والخمسينمن اثال المشاركون في العدد

 
 

كرادـــــــيد بنـــــــــــــــسعـــ  
الــــــــــــــداهيد ــــــــــمحم  

 ســـــــــــالم اكــــــوينــــدي
راقأسعيــــــــــــــــــــــــــــد    

الدموس  محســـــــــــــن  
فرحيـعبد الكريم ال  

ـــــويلـــســــــــن الطــــح  
طارـــمصـــــــــطفى الع  

رزاق أوتميــد الـــــعب  
ـــــين معنــــــــــــانـــياســـ  

نياالحســــــين والمـــــد  
 محمـــــــد الشنقيطي

 
 ـ

                  درهما 52الثمن                               
                                   

              
 
 
 

 


